&b

PERADABAN JOURNAL OF

LAW:»

Nz SOCIETY

PERADABAN JOURNAL OF
LAW AND SOCIETY
Vol. 4, Issue 2, December 2025

E-ISSN: 2830-1757
Page : 139-162

DOI : https:/ /doi.org/10.59001 /

pils.v4i2.772

This work is licensed under a
Creative Commons Attribution
4.0 International License

Article

Landasan Normatif Green
Constitution dalam Islam:
Studi Ayat Ekologis dan
Relevansinya bagi Pembaruan
Hukum Lingkungan di
Indonesia

Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam', Fadhil Achmad Agus

Bahari?
! Institut Nurul Islam, Mojokerto, Indonesia;
email : mohammadalhikam@gmail.com Universitas Islam Negeri Sunan

2Ampel Surabaya, Surabaya, Indonesia;
email : 2016fadhil@gmail.com

Abstract

The global ecological crisis —marked by climate change, environmental
degradation, and the overexploitation of natural resources—highlights
the limitations of modern legal paradigms that remain predominantly
anthropocentric. In Indonesia, the concept of a Green Constitution has
emerged as an effort to constitutionalize environmental protection; however,
its development largely relies on formal legal mechanisms and lacks deeper
ethical and epistemological grounding. This article analyzes thematic
interpretations of Qur’anic ecological verses as a conceptual basis for
constructing a Green Constitution rationality that integrates legal norms
with ethical principles. Employing a qualitative method with a thematic tafsir
approach, this study examines Qur’anic verses concerning cosmological
order, human responsibility, and prohibitions against environmental
destruction, and relates them to principles of constitutional environmental
law. The findings demonstrate that key Qur’anic concepts — such as mizan
(balance), khalifah (trusteeship), fasad (corruption), isti'mar (constructive
development), and the prohibition of israf (excess) — provide epistemological
foundations for sustainability, ecological justice, precaution, and state
responsibility. Integrating Qur anic environmental ethics into constitutional
discourse contributes to the development of a Green Constitution framework
that is normatively robust, socially legitimate, and contextually grounded in
Indonesia’s constitutional and religious worldview.

Keywords

Ecological justice, green constitution, Islamic environmental ethics,
Qur’anic interpretation, sustainable development



Abstrak

Perkembangan teknologi reproduksi berbantu, khususnya praktik sewa rahim
(surrogacy), menghadirkan tantangan baru bagi sistem hukum Indonesia, terutama
dalam penentuan status keperdataan dan hak waris anak yang dilahirkan melalui
mekanisme tersebut. Hingga saat ini, Indonesia belum memiliki regulasi khusus yang
mengatur surrogacy, sehingga penetapan nasab, keabsahan hubungan keperdataan,
serta perlindungan hak waris anak sering berada dalam ruang abu-abu hukum.
Dalam perspektif hukum Islam, penetapan nasab dan hak waris sangat bergantung
pada prinsip al-walad lil-firasy dan ketentuan keibuan yang menetapkan ibu sebagai
perempuan yang melahirkan. Sementara itu, hukum positif melalui Undang-Undang
Perkawinan dan peraturan kependudukan menekankan pentingnya kejelasan status
orang tua dalam dokumen administrasi negara. Ketidaksinkronan kedua rezim
hukum tersebut menimbulkan persoalan mendasar ketika anak hasil sewa rahim
tidak secara otomatis memperoleh hak nasab dan waris dari pasangan pemesan,
sementara ibu pengganti tidak selalu memiliki hubungan sosial maupun legal yang
diharapkan sebagai orang tua. Penelitian ini merupakan library research dengan
pendekatan yuridis-normatif dan komparatif yang menganalisis literatur fikih
klasik-kontemporer, regulasi nasional, serta hasil penelitian lima tahun terakhir
terkait surrogacy. Kajian menunjukkan bahwa ketidakpastian penetapan status
keperdataan anak berimplikasi langsung terhadap pembatasan hak waris, terutama
ketika terjadi pertentangan antara ketentuan fikih tentang nasab dan prinsip
administrasi kependudukan dalam hukum positif. Penelitian ini menawarkan
model rekonstruksi hukum berbasis perlindungan anak dan magqasid al-syari’ah
untuk menjembatani dualisme tersebut, sehingga tercipta kepastian hukum yang
adil, komprehensif, dan responsif terhadap perkembangan teknologi reproduksi.

Kata Kunci

hak waris, hukum Islam, sewa rahim, status keperdataan, Undang-Undang
Perkawinan

PENDAHULUAN

Krisis lingkungan hidup menjadi salah satu fenomena global abad ke-21.
Pemanasan global memicu perubahan iklim yang tidak biasa di beberapa
wilayah, salah satunya Indonesia pada Desember lalu, terbentuknya siklon
tropis di pulau Sumatera merupakan sebuah anomali dikarenakan siklon
tropis tidak biasa terbentuk di wilayah sepanjang garis Katulistiwa. Hal
ini menunjukkan adanya kenaikan suhu permukaan laut Indonesia yang
disebabkan pemanasan global (BMKG 2025), selain itu juga diperparah
oleh degradasi ekosistem hutan dan eksploitasi sumber daya alam yang
berlebihan (GWF 2024).

Penelitian Turkamani (2023) menyebutkan bahwa krisis iklim adalah
akibat masalah ekonomi yang tercipta dari sekularisme pemerintah dan
dampakkolonialisme. Residu pemikirankolonial yang masihmenghegemoni
negara-negara dengan populasi mayoritas muslim, menurut Turkamani,
menitikberatkan paradigma pembangunannya pada pertumbuhan ekonomi
tanpa memperhatikan keseimbangan ekologis. Terkait dengan hal ini,
Muhammad dan Syaifudin (2025) menyatakan bahwa pembangunan yang
ideal adalah pembangunan yang dilandasi atas gagasan keberlanjutan,



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari
141 Landasan Normatif Green Constitution dalam Islam

dalam artian memperhatikan keberlangsungan lingkungan hidup dan
ekosistem untuk generasi mendatang.

Perlindungan konstitusional yang dibentuk atas kesadaran akan
pentingnya integrasi prinsip-prinsip lingkungan dikenal dengan istilah
Green Constitution (da Silva 2022). Konsep ini menekankan perlunyalandasan
normatif yang menjamin hak dan kewajiban warga negara dalam menjaga
kelestarian lingkungan. Di Indonesia, istilah ini mulai dipopulerkan oleh
Jimly Asshiddigie untuk menggambarkan nuansa hijau dalam UUD 1945
pasca-amandemen, khususnya melalui jaminan hak atas lingkungan hidup
yang baik dan berkelanjutan (Syahuri et al. 2021).

Penelitian terhadap diskursus Green Constitution umumnya lebih
menekankan pada mekanisme perlindungan hukum, instrumen kebijakan,
dan penerapan regulasi lingkungan (Yusa dan Hermanto 2018; Arrsa et al.
2025). Beberapa penelitian dekade belakang menunjukkan arah perhatian
yang berbeda. Sentuhan kultural yang dilakukan oleh Istiadji et al.
(2024) dan Fakhruddin (2024) menegaskan pentingnya peran masyarakat
dalam perlindungan ekologi. Demikian didasari atas kurang efektifnya
implementasi konstitusi hijau tanpa andil masyarakat setempat. Selain itu,
gerakan kultural, pada dasarnya dimotori oleh kesadaran individu atas
nilai-nilai yang hidup pada diri alam itu sendiri (Sedia 2023). Gerakan
masyarakat dalam perlindungan lingkungan dengan kesadaran atas nilai-
nilai kultural dinilai efektif, hal ini menunjukkan petingnya meninjau
pandangan hidup yang mendasari cara manusia melihat dunia.

Dalam Al-Qur’an, sebagai pandangan dunia umat Muslim, ayat-ayat
ekologis dapat dijadikan sebagai manifesto gerakan perlindungan lingkungan.
Sebagaimana  penelitian yang dilakukan oleh Rohman et al. (2025),
menunjukkan bahwa alam dapat dilihat sebagai manifestasi sifat jamaliyyah
Allah, yang mana berkonsekuensi terhadap manusia yang dikonsepsikan
sebagai khalifah fi al-ard. Konsepsi ini dapat diimplementasikan dalam bentuk
penjagaan, perawatan, dan perbaikan yang dilakukan manusia terhadap alam
sebagai bentuk tugas langit yang telah dibebankan oleh Allah. Temuan Rohman
et al. selaras dengan penelitian Ayatullah et al. (2024), bahwa dalam Al-Qur’an
memuat prinsip-prinsip yang dapat dijadikan sebagai landasan gerakan
konservasi lingkungan. Penelitian-penelitian ini menegaskan pentingnya
melandasi gerakan perlindungan ekosistem yang didasari atas nilai yang
intrinsik dalam diri masyarakat sebagai bagian yang hidup berdampingan
denganalam, artinyanilaiyanghidup padamasyarakatdapatditransformasikan
menjadi landasan etis bahkan epistemologis konstitusi hijau.

Kendati demikian, beberapa penelitian di atas masih berkutat pada
aspek normatif, implementatif dan -penelitian terhadap ayat-ayat ekologis
Al-Qur’an —masih cenderung menekankan aspek moral-spiritual individu,
belum memperluas ke dimensi normatif kolektif dan kebijakan publik. Tafsir
Al-Qur’an menawarkan dasar nilai yang kaya, namun belum dimanfaatkan
secara penuh untuk membangun logika hukum konstitusional. Di sisi lain,
kajian hukum lingkungan menekankan mekanisme formal dan regulatif,



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 139-162 147

tetapi sering mengabaikan sumber epistemik yang memberi legitimasi
tilosofis dan etis. Hal ini membuka ruang penelitian untuk menghubungkan
pemikiran dasar-dasar epistemik ayat-ayat ekologis dengan landasan
rasional hukum konstitusional.

Tafsir tematik ayat-ayat ekologis dapat diposisikan sebagai fondasi
konseptual yang menjembatani antara prinsip-prinsip ekologis Al-Qur’an
dengan praktik hukum konstitusional. Pendekatan ini memungkinkan
untuk membangun rasionalitas Green Constitution yang tidak hanya sah
secara yuridis, tetapi juga logis, etis, dan filosofis. Selain itu, dengan
mempertimbangkan mayoritas masyarakat Indonesia yang beragama Islam,
maka melandasi konstitusi hijau dengan ide-ide teologis yang bermuara dari
Al-Qur’an menjadi urgen untuk dilakukan. Dengan demikian, penelitian
ini bertujuan untuk menganalisis tafsir tematik ayat-ayat ekologis sebagai
ikhtiar konseptual dalam membangun rasionalitas Green Constitution. Fokus
utama adalah identifikasi asumsi epistemologis dari ajaran Al-Qur’an dan
relevansinya dengan prinsip-prinsip konstitusi hukum lingkungan.

METODE

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif-analitis dengan
pendekatan tafsir tematik terhadap ayat-ayat Qur’an yang memuat
nilai-nilai ekologis. Pendekatan tematik dipilih karena memungkinkan
penelusuran konsep dan prinsip ekologis secara sistematis di seluruh teks Al-
Qur’an, sehingga dapat diidentifikasi relevansinya terhadap pembentukan
rasionalitas Green Constitution. Data penelitian diperoleh dari sumber
primer berupa teks Al-Qur’an dan tafsir klasik maupun kontemporer, serta
sumber sekunder berupa artikel jurnal, buku, dan dokumen hukum terkait
Green Constitution. Analisis data dilakukan melalui proses dokumentasi
dan pengelompokan ayat-ayat yang terkait dengan konsep ekologi,
kemudian melakukan rekonstruksi epistemik ayat-ayat tersebut untuk
dikaitkan dengan landasan epistemologis dan prinsip Green Constitution.
Pendekatan ini memungkinkan penelitian tidak hanya deskriptif, tetapi
juga membangun argumen konseptual dan epistemologis untuk kontribusi
ilmiah lintas disiplin.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Prinsip Ethico-Legal Al-Qur’an

Dalam tradisi pemikiran Islam, Al-Qur’an tidak hanya dipahami
sebagai kitab suci yang memuat tuntunan ritual dan moral individual,
melainkan juga sebagai sumber nilai normatif yang memiliki implikasi
sosial, politik, dan hukum. Fazlur Rahman menegaskan bahwa Al-Qur’an
mengandung visi moral yang bersifat transhistoris atau melampaui
masanya, yang mana menuntut pembacaan kontekstual agar nilai-nilai
etikanya dapat diwujudkan dalam sistem sosial dan hukum (Fazlurrahman
1982). Pandangan ini menempatkan Al-Qur’an sebagai sumber prinsip-
prinsip etika hukum, bukan sekadar kumpulan norma legal positif.



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari
143 Landasan Normatif Green Constitution dalam Islam

Dalam konteks etika hukum, Al-Qur’an menghadirkan seperangkat
prinsip dasar yang menjadi fondasi pembentukan hukum, seperti keadilan
(al-‘adl), keseimbangan (al-mizan), kemaslahatan (maslahah), dan tanggung
jawab (taklif) (Saeed 2006). Prinsip-prinsip ini tidak selalu dirumuskan
dalam bentuk aturan legal yang rinci, tetapi hadir sebagai nilai universal
yang menuntut penjabaran melalui nalar manusia dan praksis sosial. Oleh
karena itu, tafsir Al-Qur’an—terutama tafsir tematik —memiliki peran
strategis dalam mengekstraksi prinsip-prinsip etika hukum tersebut
menjadi fondasi hukum normatif.

Berbicara tentang ayat-ayat ekologis dalam Al-Qur’an, hal ini
berangkat dari pandangan kosmologis yang memandang alam sebagai
ciptaan Allah yang memiliki nilai intrinsik. Konsep khalifah fT al-ard (QS.
al-Baqgarah [2]: 30) tidak mengafirmasi dominasi eksploitatif manusia atas
alam, melainkan mandat perwakilan yang sarat tanggung jawab etis. Seyyed
Hossein Nasr menegaskan bahwa krisis lingkungan modern berakar pada
hilangnya dimensi sakral alam, yang dalam pandangan Islam seharusnya
dipahami sebagai ayat kauniyyah (Seyyed Hossein Nasr 1990).

Dalam Al-Qur'an menegaskan prinsip keseimbangan (mizan),
sebagaimana termaktub dalam QS. al-Rahman [55]: 7-9. Prinsip ini
menunjukkan bahwa tatanan alam dibangun atas keseimbangan yang harus
dijaga, dan pelanggaran terhadap keseimbangan tersebut berimplikasi
pada kerusakan (fasad) (Wulan 2025). Dalam konteks ini, larangan berbuat
kerusakan di bumi (QS. al-A'raf [7]: 56) dapat dipahami sebagai norma
etico-legal yang memiliki dimensi ekologis dan sosial sekaligus. Dalam
hal ini Wulan (2025) menjelaskan bahwa rendahnya tingkat kesadaran
masyarakat dan kolaborasi mereka dengan pemerintah dapat disolusikan
melalui internalisasi nilai-nilai Al-Qur’an

Sebagian besar kajian ekoteologi Islam cenderung menekankan
dimensi etika individual, seperti kesalehan ekologis dan tanggung jawab
moral personal. Namun, sebagaimana dikemukakan oleh Mohammad
Hashim Kamali, prinsip-prinsip etika Al-Qur’an memiliki potensi untuk
dikembangkan menjadi norma hukum publik melalui proses istinbat
dan ijtihad yang responsif terhadap realitas sosial (Kamali 2003). Dengan
demikian, etika ekologis Al-Qur’an tidak berhenti pada kesadaran personal,
tetapi dapat direkonstruksi menjadi landasan normatif bagi kebijakan
publik dan hukum negara.

Dalam penelitian ini, prinsip ethico-legal Al-Qur’an dipahami
sebagai himpunan nilai dasar yang diekstraksi melalui tafsir tematik ayat-
ayat ekologis, lalu direkonstruksi secara epistemologis untuk membentuk
rasionalitas hukum lingkungan. Prinsip-prinsip tersebut menjadi jembatan
konseptual antara teks wahyu dan bangunan hukum konstitusional yang
berorientasi pada keberlanjutan lingkungan.

Rasionalitas Hukum Green Constitution

Green Constitution merujuk pada gagasan konstitusionalisme



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 139-162 1 44

yang mengintegrasikan perlindungan lingkungan hidup sebagai prinsip
fundamental negara. Leite dan Ayala (2019) menjelaskan bahwa Green
Constitution lahir dari kesadaran global akan keterbatasan paradigma
hukum modern yang antroposentris dan eksploitatif. Konstitusi tidak lagi
dipahami semata sebagai kontrak sosial antar-manusia, tetapi juga sebagai
instrumen perlindungan ekosistem bagi generasi kini dan mendatang.
Menurut Leite dan Ayala, konsep perlindungan ekosistem berdiri atas tiga
hal pokok: (1) suatu prinsip hukum yang menganggap bahwa manusia
bukanlah yang utama; (2) pengakuan bahwa manusia, alam, dan segala
bentuk kehidupan memiliki nilai untuk tujuan perlindungan mereka; dan
(3) kesadaran bahwa perlindungan alam bukanlah tujuan moral atau etis
dalam masyarakat global, melainkan masalah keadilan - keadilan ekologi.

Jimly Asshiddiqie mempopulerkan istilah Green Constitution
untuk menggambarkan perkembangan UUD 1945 pasca-amandemen
yang mengakui hak atas lingkungan hidup yang baik dan sehat sebagai
hak konstitusional warga negara (Asshiddigie 2009). Pengakuan ini
menandai pergeseran rasionalitas hukum dari sekadar kepastian normatif
menuju keadilan ekologis. Rasionalitas hukum dalam Green Constitution
tidak dapat dilepaskan dari kritik terhadap rasionalitas instrumental
modern yang berorientasi pada pertumbuhan ekonomi. Jiirgen Habermas
membedakan rasionalitas instrumental dari rasionalitas komunikatif, di
mana yang terakhir menekankan legitimasi normatif berbasis konsensus
nilai (Habermas 2006). Dalam konteks hukum lingkungan, rasionalitas
komunikatif memungkinkan integrasi nilai-nilai etis, kultural, dan ekologis
ke dalam pembentukan norma hukum.

Green Constitution beroperasi dalam paradigma ekosentris atau
setidaknya eco-anthropocentric, yang mengakuibahwa kepentingan manusia
tidak dapat dipisahkan dari keberlangsungan ekosistem. Rasionalitas
hukum hijau dengan demikian tidak hanya bertanya tentang apa yang
sah secara hukum, tetapi juga apa yang rasional dan adil secara ekologis.
Secara normatif, Green Constitution bertumpu pada prinsip keberlanjutan,
keadilan antar-generasi, pencegahan dini, dan tanggung jawab negara
terhadap lingkungan. Klaus Bosselmann menegaskan bahwa prinsip-
prinsip tersebut merepresentasikan etika global yang menuntut legitimasi
filosofis agar tidak terjebak pada positivisme hukum semata (Bosselmann
2016b).

Di titik inilah analisis tafsir tematik ayat-ayat ekologis menjadi
relevan. Prinsip keseimbangan (mizdn), larangan kerusakan (fasad), dan
mandat kekhalifahan dapat direlevansikan dengan prinsip keberlanjutan
dan keadilan ekologis dalam Green Constitution. Dengan kata lain, etika
Qur’ani berfungsi sebagai sumber rasionalitas substantif yang memperkaya
dan menguatkan legitimasi hukum konstitusional hijau.

Dalam penelitian ini, teori rasionalitas hukum Green Constitution

digunakan sebagai kerangka untuk merelevansikan dan menguji hasil
rekonstruksi epistemik ayat-ayat ekologis Al-Qur’an. Teori ini tidak



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari
145 Landasan Normatif Green Constitution dalam Islam

dimaksudkan untuk menggantikan sumber hukum positif, melainkan untuk
menunjukkan bahwa prinsip-prinsip konstitusi hijau dapat memperoleh
legitimasi etis dan filosofis yang lebih dalam melalui dialog dengan nilai-
nilai wahyu. Dengan demikian, Green Constitution tidak hanya sah secara
yuridis, tetapi juga rasional secara moral dan ekologis.

Peta Ayat-ayat Ekologis dalam al-Qur’an

Kajian tentang ayat-ayat ekologis dalam al-Qur’an bukanlah wilayah
yang sepenuhnya baru dalam studi Islam kontemporer. Sejak akhir abad
ke-20, sejumlah sarjana telah menaruh perhatian pada relasi antara teks al-
Qur’an, etika lingkungan, dan krisis ekologis global. Perhatian ini muncul
seiring dengan kesadaran bahwa krisis lingkungan modern tidak semata-
mata bersumber dari kegagalan teknologi atau kebijakan, melainkan
juga dari cara pandang manusia terhadap alam (worldview) yang bersifat
eksploitatif dan antroposentris (Sayyed Husein Nasr 1996).

Dalam konteks tersebut, al-Qur’an mulai dibaca sebagai narasi
kosmologis dan etis yang membentuk relasi manusia dengan alam, tidak lagi
sekadar secara normatif dan dogmatis. Beberapa kajian awal menunjukkan
bahwa al-Qur’an memuat rujukan yang sangat luas terhadap fenomena
alam; bumi, langit, air, tumbuhan, hewan, dan keseimbangan kosmos,
yang tersebar di berbagai surah dan tidak terkonsentrasi pada satu bagian
tertentu (M. Izzi Dien 2000).

Hal ini mengindikasikan bahwa dimensi ekologis bukanlah tema
periferal, melainkan bagian integral dari struktur makna al-Qur’an.
Pendekatan tafsir tematik (tafsir maudhul) kemudian menjadi metode
yang paling banyak digunakan untuk menelusuri ayat-ayat ekologis
tersebut. Melalui pendekatan ini, para peneliti mengelompokkan ayat-ayat
yang berkaitan dengan alam dan lingkungan hidup untuk mengungkap
prinsip-prinsip umum seperti keseimbangan (mizan), larangan kerusakan
(fasad), tanggung jawab manusia sebagai khalifah, serta keharusan menjaga
keberlanjutan ciptaan (A. Khalid 2002).

Kajian tafsir tematik atas ayat-ayat ekologis meniscayakan adanya
klasifikasi konseptual agar pembacaan al-Qur’an tidak terjebak pada
generalisasi etika lingkungan yang longgar dan repetitif. Atas dasar
pertimbangan tersebut, penelitian ini mengklasifikasikan ayat-ayat ekologis
al-Qur’an ke dalam tiga dimensi utama, yaitu: (1) ayat-ayat kosmologis
yang menggambarkan alam sebagai tatanan ciptaan yang teratur dan
seimbang; (2) ayat-ayat antropologis-histori yang menempatkan manusia
sebagai subjek moral yang memikul tanggung jawab ekologis; dan (3) ayat-
ayat etis-ekologis yang memberikan penilaian normatif terhadap tindakan
manusia yang berdampak pada kelestarian atau kerusakan lingkungan.
Klasifikasi ini dimaksudkan sebagai kerangka analitis untuk memudahkan
pembacaan tematik terhadap struktur rasionalitas ekologis al-Qur’an
(Bosselmann 2016a).



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 139-162 1 4¢

1. Ayat-ayat Kosmologis

Pertama, ayat-ayat kosmologis, yaitu ayat-ayat yang menarasikan
alam sebagai ciptaan Tuhan yang tunduk pada hukum keseimbangan
(mizan) dan keteraturan kosmik sebagai sesuatu yang disebut sunnatullah.
Ayat-ayat ini menggambarkan keindahan atau kekuasaan Tuhan adalah
bagian dari tanda-tanda-Nya sekaligus membangun kesadaran bahwa alam
memiliki tatanan objektif yang tidak boleh dirusak oleh kehendak manusia.

Dalam perspektif tafsir, ayat-ayat kosmologis berfungsi membentuk
cara pandang non-eksploitatif terhadap alam, yang dalam konteks hukum
modern dapat diterjemahkan sebagai prinsip pembatasan terhadap
kebebasan pemanfaatan sumber daya alam. Dalam konteks tafsir
ekoteologis, ayat-ayat ini berfungsi untuk membangun cara pandang
kosmik yang menempatkan alam sebagai sistem objektif yang memiliki
keteraturan, batas, dan harmoni internal. Berbeda dari ayat antropologis
yang berfokus pada peran manusia, ayat-ayat kosmologis mendahului
manusia, sehingga secara metodologis penting untuk membongkar asumsi
bahwa alam diciptakan semata untuk kepentingan eksploitatif manusia. Di
antara ayat-ayat kosmologis yang sering dijadikan sebagai pijakan kajian
ekoteologis antara lain adalah QS. al-Rahman [55]: 7-9:

d))j\ \),M_a\) M;Q\J\J\ J \);Ja.: \J\ QVKQQ\J\J\ /C}}j L»....J\j
%«%U\Jx.J\ \ j\.& Yj L....JL

“Dan Dia telah meninggikan langit dan meletakkan neraca (keadilan), agar
kamu tidak melampaui batas dalam neraca itu. Tegakkanlah neraca itu
dengan adil dan janganlah kamu mengurangi neraca itu.”

Penafsiran al-Tabari terhadap ayat “alla tatghaw fi al-mizan” secara jelas
merepresentasikan paradigma tafsir klasik yang berorientasi moral-sosial dan
praktis. Fokus utama tafsir diarahkan pada persoalan keadilan dalam interaksi
manusia, khususnya dalam konteks ekonomi dan muamalah, seperti kejujuran
dalam takaran dan timbangan. Pendekatan ini konsisten dengan karakter
metodologis tafsir bil-ma’tsiir yang mengutamakan penjelasan ayat melalui
riwayat sahabat dan tabi‘in.

Dalam kerangka tafsir klasik, istilah mizan tidak dipahami sebagai
konsep kosmologis yang melampaui relasi sosial. Penekanan pada larangan
kecurangan (zulm dan bakhs) menunjukkan bahwa problem utama yang
hendak disasar oleh tafsir-tafsir klasik adalah kerusakan moral dalam praktik
sosial, bukan gangguan terhadap keseimbangan alam secara luas.

Riwayat Qatadah yang dikutip al-Tabari memperlihatkan bahwa
keadilan dipahami sebagai prinsip resiprositas: manusia dituntut berlaku
adil sebagaimana ia mengharapkan keadilan dari orang lain. Keadilan di
sini bersifat antropologis dan etis yang bertujuan menjaga keteraturan
sosial. Bahkan peringatan Ibn ‘Abbas tentang kehancuran umat terdahulu
akibat penyalahgunaan timbangan semakin menegaskan bahwa tafsir



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari
147 Landasan Normatif Green Constitution dalam Islam

klasik memandang ayat ini dalam horizon sejarah moral umat manusia (Al-
Thabary 2000).

Sementara itu, Penafsiran Fakhr al-Din al-Razi dalam Mafatih al-Ghayb
menunjukkan karakter tafsir klasik rasional yang sangat kuat meskipun
secara konseptual masih bergerak dalam horizon keadilan normatif dan
keteraturan sosial, bukan dalam kerangka ekologi sebagaimana dipahami
dalam diskursus modern. Hal ini tampak jelas dari cara al-Razi membangun
makna mizan secara bertahap.

Al-Razisecara eksplisit menafsirkan frasa “wa wada‘a al-mizan” sebagai
isyarat kepada keadilan (al-‘adl). la menegaskan bahwa penyebutan mizan
tidak berdiri sendiri, melainkan diletakkan dalam rangkaian nikmat ilahi
yang dimulai dari ilmu, kemudian al-Qur’an, lalu keadilan, dan puncaknya
adalah mizan sebagai bentuk paling konkret dari keadilan tersebut.

Argumentasi al-Razi semakin menegaskan orientasi psiko-sosial
tafsirnya ketika ia menjelaskan bahwa jiwa manusia secara fitri menolak
kerugian (al-ghubn) dan tidak rela dikalahkan oleh pihak lain, bahkan
dalam perkara kecil. Dari sini, al-Razi menekankan bahwa keadilan, yang
dimanifestasikan melalui mizan, merupakan syarat niscaya bagi terjaganya
harmoni sosial. Tanpa penjelasan dan kesetaraan, menurut al-Razi, setan
akan menebarkan permusuhan di antara manusia, sebagaimana terjadi
dalam kondisi kebodohan dan hilangnya akal.

Seluruh ilustrasi ini secara konsisten bergerak dalam ranah relasi
antarmanusia, bukan relasi manusia dengan alam. Lebih jauh, ketika al-
Razi menyatakan bahwa akal dan ilmu menjadi sebab terpeliharanya
‘imarat al-‘alam (kemakmuran dunia), dan bahwa keadilan juga merupakan
sebabnya, istilah ‘a@lam di sini tidak dijelaskan sebagai sistem alam fisik atau
lingkungan hidup, melainkan sebagai tatanan kehidupan sosial manusia
secara umum (Al-Razi 2000).

Konsep ‘imarat al-‘dlam dalam perspektif ini berfungsi sebagai
metafora bagi keteraturan sosial dan keberlangsungan peradaban, bukan
keberlanjutan ekologis dalam pengertian modern. Namun, justru di titik
inilah pentingnya tafsir al-Razi dalam peta perkembangan tafsir ekologi.
Tafsir ini memperlihatkan bahwa bahasa normatif tentang keadilan,
keteraturan, dan keseimbangan telah tersedia secara konseptual, meskipun
belum diarahkan pada isu lingkungan ataupun developmentalisme
modern. Oleh karena itu, tafsir al-Razi dapat dipahami sebagai paradigma
pra-ekologis: sebuah konstruksi tafsir yang matang secara rasional dan etis
meskipun masih terikat pada problematika sosial dan hukum manusia.

Ayat selanjutnya adalah QS. al-Anbiya’ [21]: 16:
Iy Ll by o315 sl s g

“Dan tidaklah Kami menciptakan langit dan bumi dan apa yang ada di antara
keduanya dengan bermain-main.”



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 139-162 14g

Ayat ini menolak pandangan kosmos sebagai sebuah realitas tanpa
tujuan. Alam diciptakan dengan hikmah dan maksud tertentu. Dalam
konteks ekologis, ayat ini membantah paradigma eksploitatif yang
memandang alam sebagai objek bebas guna. Kerusakan ekologis, dengan
demikian, bermasalah secara etis dan juga bertentangan dengan tujuan
penciptaan itu sendiri.

Ayat berikutnya adalah QS. al-Mulk [67]: 3 4:

L& s) Yy o s 1
@}UCbAwa‘J‘ai’d&fbbwuwcwoi’&:@
Ef\;;@\vu\@w;,@\@\ -~m,ﬁv&,y@\
O 383

“Yang menciptakan tujuh langit berlapis-lapis. Tidak akan kamu lihat
sesuatu yang tidak seimbang pada ciptaan Tuhan Yang Maha Pengasih.
Maka lihatlah sekali lagi, adakah kamu lihat sesuatu yang cacat?”

Ayat ini menekankan kesempurnaan sistemik ciptaan Tuhan.
Ketiadaan tafawut (ketimpangan struktural) menunjukkan bahwa alam
bekerja sebagai sistem yang harmonis. Kerusakan lingkungan karenanya
bukan kondisi alamiah, melainkan akibat intervensi manusia. Hal ini
memperkuat rasionalitas tanggung jawab hukum manusia dan negara atas
degradasi ekologis.

2. Ayat-ayat Historis-Antropologis

Kedua, ayat-ayat histori-antropologis, yaitu ayat-ayat yang
menempatkan manusia sebagai subjek moral dalam relasinya dengan alam.
Konsep istikhlaf, amanah, dan tanggung jawab manusia atas bumi termasuk
dalam kategori ini. Berbeda dengan pembacaan antropologis klasik yang
sering menekankan superioritas manusia, tafsir ekoteologis menunjukkan
bahwa posisi manusia dalam ayat-ayat tersebut bersifat fungsional dan
akuntabel. Beberapa ayat-ayat yang berbicara mengenai ini menyoroti
agensi manusia sebagai faktor utama munculnya kerusakan lingkungan.
Klasifikasi tematis mengenai ayat-ayat historis-antropologis ini penting
karena membuka ruang tafsir bahwa relasi manusia-alam dalam al-Qur’an
mengandung dimensi pertanggungjawaban publik, yang secara rasional
dapat dijadikan dasar legitimasi kewajiban negara dalam melindungi
lingkungan sebagai bagian dari mandat konstitusional. Ayat yang paling
sering dikutip dalam masalah ini adalah QS. al-Ram [30]: 41:

&Js\ < ki B &.\)\WSL‘,J,J\NM@;L.A\J%L

“Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan karena perbuatan
tangan manusia; Allah menghendaki agar mereka merasakan sebagian dari
(akibat) perbuatan mereka, agar mereka kembali (ke jalan yang benar).”



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari
149 Landasan Normatif Green Constitution dalam Islam

Ayat-ayat historis-antropologis al-Qur’an memiliki signifikansi
khusus dalam membaca krisis ekologis kontemporer karena beberapa
alasan. Ayat di atas, misalnya, secara eksplisit mengaitkan kerusakan bumi
dengan tindakan manusia dalam ruang dan waktu sejarah. Dalam konteks
Indonesia, khususnya wilayah Sumatera yang belakangan terjadi musibah,
fenomena deforestasi massif, pembalakan hutan, alih fungsi hutan lindung,
dan aktivitas pertambangan telah menimbulkan dampak ekologis ‘nyata’
dan serius seperti banjir bandang, longsor, dan kerusakan daerah aliran
sungai (DAS).

Signifikansi  ayat-ayat  historis-antropologis  terletak  pada
kemampuannya membongkar asumsi modern tentang netralitas kemajuan
peradaban pembangunganisme. Al-Qur’an menunjukkan bahwa kemajuan
material dan kekuatan teknologi tidak identik dengan keberlanjutan
peradaban. Justru ketika kemajuan dilepaskan dari tanggung jawab moral
dan ekologis, ia berpotensi melahirkan kehancuran yang bersifat sistemik.
Kritik ini sangat relevan untuk membaca krisis ekologis kontemporer yang
lahir dari paradigma pembangunan yang menempatkan alam semata-mata
sebagai komoditas ekonomi. Oleh karena itu ayat-ayat historis-antropologis
memberikan kerangka tafsir untuk membaca peristiwa tersebut sebagai
konsekuensi historis dari pilihan manusia dan kebijakan struktural.

Ayat di atas di sisi lain dapat membangun rasionalitas bahwa
kerusakan lingkungan adalah akibat historis dari ketidakbijakan manusia,
sehingga menuntut tanggung jawab kolektif. Penegasan bima kasabat
aydi al-nas memperlihatkan hubungan kausal antara tindakan manusia,
seperti pembalakan liar, izin tambang yang abai AMDAL, dan alih fungsi
hutan, dengan bencana ekologis yang “tampak” dan dalam kerangka green
constitution, ayat ini paralel dengan apa yang disebut dengan prinsip
liability dan state responsibility atas kerusakan lingkungan.

Ayat selanjutnya adalah konsep khalifah dalam QS. al-Baqarah [2]:
30:

wwy;\ \,Jum,fﬂ\ay\,d\&w 5 Js 33
YLH@\@J\:J JM@Q}};L«A\J@)L@JM

& o2l
“Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat: ‘Sesungguhnya
Aku hendak menjadikan seorang khalifah di bumi.” Mereka berkata:
‘Apakah Engkau hendak menjadikan di sana makhluk yang akan membuat
kerusakan di dalamnya dan menumpahkan darah, sementara kami bertasbih
memuji-Mu dan menyucikan-Mu?’ Tuhan berfirman: ‘Sesungguhnya Aku
mengetahui apa yang tidak kamu ketahui.”

Ayat ini merupakan salah satu fondasi utama dalam pembahasan
relasi manusia dengan bumi dalam al-Qur’an, dan sering dijadikan rujukan
dalam diskursus etika lingkungan, filsafat politik Islam, serta teologi sosial.



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 139-162 15

Secara naratif, ayat ini muncul dalam rangkaian kisah penciptaan manusia
yang diletakkan pada awal surah al-Bagarah. Penempatan ini menunjukkan
bahwa konsep khalifah merupakan konsep hukum, politik, sekaligus bagian
dari narasi ontologis tentang manusia. Al-Qur’an tidak mendefinisikan
manusia terlebih dahulu sebagai makhluk ekonomi atau hukum, tetapi
sebagai subjek yang memiliki mandat eksistensial dalam tatanan kosmik.

Dalam tafsir klasik, istilah khalifah sering dimaknai sebagai
pengganti atau wakil. Al-Tabari menafsirkan khalifah sebagai makhluk
yang saling menggantikan satu sama lain di bumi (yakhlufu ba‘duhum
ba‘dan), menekankan dimensi historis dan generasional (Al-Thabari 2000).
Sementara itu, Ibn Kathir menambahkan dimensi moral, bahwa manusia
sebagai khalifah memikul tanggung jawab untuk menegakkan keadilan
dan mencegah kerusakan (Kathir 2000).

Dalam kerangka Green Constitution, kewajiban negara untuk
bertindak sebagai trustee bagi lingkungan hidup dan generasi mendatang
merefleksikan pergeseran paradigma fundamental dalam teori kedaulatan
modern. Negara tidak lagi dipahami semata-mata sebagai pemegang
kekuasaan tertinggi atas wilayah dan sumber daya alam, melainkan sebagai
pengelola amanah publik yang dibatasi oleh tujuan-tujuan keberlanjutan
dan keadilan ekologis. Seperti pernah ditunjukkan Edith Brown Weiss,
kekuasaan negara atas alam harus bersifat fiduciary, yakni kekuasaan yang
melekat bersama kewajiban untuk menjaga, melindungi, dan mewariskan
lingkungan hidup dalam kondisi yang layak kepada generasi mendatang.
Dalam bukunya, In Fairness to Future Generations, Weiss mengatakan “Each
generation receives a natural and cultural endowment from previous
generations and holds it in trust for future generations.” (Weiss 1989).

Selain itu, konsep trusteeship dalam hukum konstitusi lingkungan,
seperti digagas oleh Joseph L. Sax, berangkat dari kritik filosofis terhadap
model negara pembangunan (developmental state) yang menempatkan
eksploitasi sumber daya alam sebagai instrumen utama pertumbuhan
ekonomi (Joseph L. Sax 1970). Model tersebut pada akhirnya terbukti
menghasilkan eksternalitas ekologis yang serius, sebab kekuasaan negara
tidak dibatasi oleh pertimbangan ekologis jangka panjang. Di tengah
krisis itu, Green Constitution kemudian hadir sebagai koreksi normatif
dengan menegaskan bahwa lingkungan hidup bukan objek kedaulatan
absolut negara belaka, tetapi subjek kepentingan konstitusional yang harus
dilindungi melalui mekanisme hukum tertinggi.

Dalam konteks ini, kewajiban trustee mengandung setidaknya tiga
dimensi utama. Pertama, dimensi pembatasan kekuasaan (limitation of
power). Negara tidak memiliki diskresi penuh untuk mengeksploitasi
sumber daya alam demi kepentingan ekonomi jangka pendek, karena
setiap kebijakan yang berdampak pada lingkungan harus diuji berdasarkan
prinsip keberlanjutan, kehati-hatian, dan keadilan antar-generasi (Joseph L.
Sax 1970).

Kedua, dimensi akuntabilitas konstitusional. Sebagai trustee, negara



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari
151 Landasan Normatif Green Constitution dalam Islam

wajib mempertanggungjawabkan kebijakan lingkungannya kepada publik
dan, dalam batas tertentu, kepada generasi yang belum lahir (Mary Christina
Wood 2014). Prinsip ini membuka ruang bagi mekanisme pengujian
konstitusional terhadap kebijakan negara yang mengabaikan perlindungan
lingkungan, baik melalui pengadilan konstitusi, pengadilan lingkungan,
maupun mekanisme hak konstitusional warga negara.

Ketiga, dimensi rasionalitas jangka panjang (long-term rationality)
yang menuntut pengambilan keputusan ekologis berbasis keadilan
antargenerasi (Weiss 1989). Green Constitution menolak rasionalitas hukum
yang semata-mata berorientasi pada efisiensi ekonomi dan keuntungan
sesaat. Sebaliknya, ia menuntut negara untuk mengadopsi rasionalitas
kehati-hatian dan keberlanjutan, yang mempertimbangkan dampak
kebijakan lintas waktu dan lintas generasi. Jika dikaitkan dengan QS.
al-Baqarah [2]: 30, konsep trusteeship negara dalam Green Constitution
menemukan resonansi epistemologisnya. Sebagaimana manusia sebagai
khalifah diposisikan bukan sebagai pemilik absolut bumi, melainkan
sebagai pemikul amanah yang berisiko menimbulkan fasad, demikian pula
negara modern diposisikan sebagai subjek kekuasaan yang harus dibatasi
oleh tanggung jawab ekologis.

Ayat selanjutnya adalah QS. Had [11]: 61

;:;;gx&eﬁmm i) 253 6 Ju\;ur@\,\ ;,.,g
Zad 2o 5 550l 4 \,,W)Wu@rfﬂwb N G §u\
“Dan kepada kaum Samud (Kami utus) saudara mereka, Salih. Dia berkata,
“Wahai kaumuku! Sembahlah Allah, tidak ada bagimu tuhan (yang berhak
disembah) selain Dia. Dia telah menciptakanmu dari bumi (tanah) dan
menjadikanmu sebagai pemakmurnya, karena itu memohonlah ampunan

kepada-Nya, kemudian bertaubatlah kepada-Nya. Sesungguhnya Tuhanku
sangat dekat (rahmat-Nya) dan memperkenankan (doa hamba-Nya).”

QS. Hud [11]: 61 menegaskan mandat antropologis manusia melalui
konsep isti‘mar, yakni tugas memakmurkan bumi sehingga ayat ini
sering dijadikan dasar teologis pembangunan. Namun, dalam realitas
pertambangan dan eksploitasi hutan, isti‘mar sering direduksi menjadi
pertumbuhan ekonomi belaka. Tafsir linguistik menunjukkan bahwa
pemakmuran seharusnya mengandaikan keberlangsungan sehingga ketika
aktivitas tambang meninggalkan lubang-lubang terbuka, mencemari
sungai, dan merusak hutan, bertentangan langsung dengan makna isti‘mar.

Dalam struktur wacana al-Qur’an, ayat tersebut harus dibaca
berdampingan dengan ayat-ayat historis yang merekam kegagalan umat
manusia dalam menjalankan mandat tersebut. Salah satu teks kunci dalam
hal ini adalah QS. al-Fajr [89]: 7-9 yang menarasikan kaum ‘Ad dan Samud
sebagai komunitas dengan kemampuan arsitektur dan rekayasa alam tinggi,
tetapi berujung pada kehancuran akibat tughyadn. Secara tekstual, QS. al-
Fajr [89]: 9 menggunakan ungkapan 9\}5%;&;)\ | s\ yang menggambarkan



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 139-162 15

aktivitas kaum Samud dalam memotong dan memahat batu-batu besar di
lembah. Tafsir klasik menjelaskan frasa ini sebagai bentuk kemampuan
teknis manusia dalam mengolah alam keras untuk kepentingan peradaban.
Hanya saja, al-Qur’an tidak berhenti pada pengakuan atas kemampuan
tersebut. Al-Qur’an kemudian menempatkannya dalam bingkai kritik,
karena kemampuan itu tidak disertai dengan kepatuhan etis dan profetik.
Dalam konteks ini, penting ditegaskan secara metodologis bahwa al-
Qur’an tidak sedang menyajikan laporan sejarah teknis tentang aktivitas
pertambangan dalam pengertian modern. Oleh karena itu, menyatakan
bahwa kaum Samuid “telah melakukan pertambangan” merupakan klaim
historis yang tidak dapat diverifikasi dan tidak diperlukan secara akademik.
Akan tetapi, secara hermeneutik, ayat tersebut merepresentasikan pola
relasi manusia dengan alam yang bekerja secara agresif dan melampaui
batas, yakni relasi yang ditandai oleh penetrasi terhadap struktur alam,
dominasi teknologi, dan pengabaian dimensi moral.

Di sinilah letak analogi dengan praktik eksploitasi alam modern,
khususnya pertambangan dan deforestasi, menjadi sahih secara tafsir.
Aktivitas melubangi gunung, merombak bentang alam, dan mengeksploitasi
sumber daya secara masif hari ini menunjukkan pola relasi yang secara
etis mirip dengan apa yang dikritik al-Qur’an melalui kisah kaum Samud,
tentang bagaimana cara manusia memposisikan dirinya terhadap alam.

Konsep kunci yang menghubungkan mandat isti‘mar (QS. Had [11]:
61) dengan kehancuran kaum terdahulu (QS. al-Fajr [89]: 7-9) adalah
tughydn. Ibn Asyur dalam tafsirnya memaknai tughyadn sebagai intensifikasi
pembangkangan dan kezaliman, yakni kondisi ketika manusia melampaui
batas yang seharusnya membatasi relasinya dengan sesama dan dengan
alam (Al-Tunisi 1984). Dalam Lisan al-"Arab, Ibn Manzur mendefinisikan
bahwa Tughyan adalah setiap sesuatu yang melampaui batas dalam
kemaksiatan (Mandhur 2013). Penjelasan tafsir dan bahasa ini menegaskan
bahwa tughydn akhirnya menjadi sindrom psiko-sosial yang menular,
hingga melahirkan kerusakan kolektif (fa aksari ftha al-fasad).

Al-Qur’an menegaskan bahwa tughyan yang terjadi dalam satu
wilayah akan berdampak pada wilayah lain, karena kerusakan sebagian
akan berujung pada kerusakan keseluruhan. Logika ini sangat relevan
dalam konteks ekologis kontemporer. Deforestasi di satu kawasan hulu,
misalnya, akan berdampak langsung pada banjir bandang, sedimentasi
sungai, dan kerusakan pemukiman di wilayah hilir. Melalui pembacaan
hermeneutik semacam ini, kisah kaum Samud dapat ditempatkan sebagai
tipologi sejarah yang terus berulang meski dalam bentuk dan lokus
yang baru. Ketika eksploitasi sumber daya alam dilegalkan atas nama
pembangunan, maka tughyan historis menjelma menjadi tughyan struktural.
Inilah yang kemudian melahirkan fasad fi al-ard dalam skala yang lebih luas
dan kompleks. Dengan demikian, perlindungan lingkungan hidup harus
diwujudkan melalui instrumen hukum untuk mencegah pengulangan
tragedi ekologis yang telah diperingatkan al-Qur’an sejak awal.



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari
153 Landasan Normatif Green Constitution dalam Islam

3. Ayat-ayat Etis-Normatif

Ketiga, ayat-ayat normatif-larangan ekologis, yakni ayat-ayat yang
secara eksplisit mengutuk tindakan perusakan (fasad fi al-ard), pemborosan
(israf), dan pelampauan batas dalam pemanfaatan alam. Dalam kajian tafsir
ekoteologi, ayat-ayat ini sering dipahami sebagai seruan moral individual.
Namun, melalui pendekatan tematik yang lebih sistematis, ayat-ayat
larangan ekologis dapat dibaca sebagai prinsip normatif universal yang
memiliki daya regulatif. Dalam konteks green constitution, ayat-ayat ini
menyediakan rasionalitas etik-juridis bagi lahirnya norma hukum yang
membatasi eksploitasi lingkungan, bukan sekadar mengimbau kesadaran
moral warga negara. Perspektif ini memiliki relevansi langsung dengan
perkembangan hukum lingkungan modern yang mulai mengakui
kepentingan ekologis sebagai bagian dari kepentingan hukum.

Ayatpertamayangsering digunakan dalam upaya menyorot persoalan
ekologi yang berbasis pada etis-normatif adalah QS. al-A‘raf [7]: 31:

= Fe < 22 v 2 2 Pl ~
A (N P ) e ~ 5 ~ 7 > IR 1. - -
V) 15 NG |71 158G smia (B e Sy 135 550 gL
“Wahai anak cucu adam! Pakailah pakaian kamu yang bagus setiap

(memasuki) masjid, makan dan minumlah, tetapi jangan berlebihan.
Sungguh, Allah tidak menyukai orang-orang yang berlebih-lebihan.”

AyatQS.al-A'raf[7]:31 memuatkerangkaetisyangsangatfundamental
dalam menghadapi problem masyarakat konsumtif modern. Seruan “ya bani
Adam” menunjukkan bahwa pesan ayat ini bersifat universal, tidak terbatas
pada komunitas beriman tertentu. Dalam konteks ini, konsumsi, yang
dalam masyarakat modern kerap dipahami sebagai ekspresi kebebasan
individual, direposisi oleh al-Qur’an sebagai tindakan bermoral yang
tunduk pada batasan normatif. Struktur ayat ini memperlihatkan prinsip
keseimbangan antara pengakuan atas kebutuhan manusia dan pembatasan
atas kecenderungan eksesif. Perintah “kulii wa’syrabii” menegaskan legitimasi
pemanfaatan sumber daya alam untuk menopang kehidupan.

Namun legitimasi tersebut secara langsung diikat oleh larangan “wa
la tusrifi”, yang menandai bahwa konsumsi dalam Islam dibingkai oleh
etika kecukupan (kifayah). Hal ini berbeda sama sekali dengan sistem
ekonomi industri modern yang menjalankan mekanisme produksi berlebih
(overproduction) dan konsumsi eksesif (overconsumption) sehingga logika
ekonomi tidak digerakkan semata oleh kebutuhan konsumsi (need-based
consumption). Produksi dalam model ekonomi hari ini bisa dikatakan
dijalankan untuk memenuhi kebutuhan baru yang secara fungsional sama,
tetapi berbeda secara desain, kemasan, atau citra simbolik (Herbert Marcuse
2000).

Akibatnya, pola ini melahirkan apa yang disebut sebagai diferensiasi
semu,yakniperbedaanartifisialyangbertujuanmempercepatsikluskonsumsi



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 139-162 {5y,

dan memperpendek usia guna barang (Baudrillard 1998). Dalam perspektif
QS. al-A’raf [7]: 31, logika produksi semacam ini merepresentasikan bentuk
israf yang bersifat kontraproduktif.

Konsekuensi dari sistem ini adalah penumpukan material dalam skala
masif: limbah industri, sampah plastik, produk sekali pakai, serta barang-
barang yang kehilangan nilai guna sebelum habis masa pakainya. Alam
kemudian menjadi korban dari rasionalitas ekonomi jangka pendek, karena
ia dipaksa menanggung beban eksternal (ecological externalities) yang tidak
diperhitungkan dalam kalkulasi keuntungan. Secara hermeneutik, perintah
“kulit wa’syrabi” dalam ayat tersebut mengakui legitimasi pemanfaatan
sumber daya alam.

Namun pengakuan ini menjadi tidak sah ketika dilepaskan dari
prinsip la tusrifii. Sistem ekonomi industri yang memproduksi variasi
tanpa kebutuhan nyata pada hakikatnya memutus relasi antara konsumsi
dan kebutuhan riil, dan menggantinya dengan konsumsi berbasis hasrat
yang direkayasa. Kritik etis ini tentu memiliki implikasi normatif yang
jelas dan karenanya negara tidak cukup hanya mendorong inovasi dan
pertumbuhan ekonomi saja. Prinsip Ia tusrifi yang ditekankan al-Qur’an
dapat menjadi instrumen dasar etik bagi kebijakan-kebijakan hukum yang
membatasi produksi berlebih, mendorong desain produk berumur panjang,
serta menginternalisasi biaya ekologis ke dalam sistem ekonomi. Dengan
demikian, pembatasan terhadap produksi dan konsumsi merupakan upaya
konstitusional untuk meluruskan arah rasionalitas industri agar selaras
dengan keberlanjutan alam.

Ayat selanjutnya adalah QS. al-Baqarah [2]: 205:
ﬁ;@&bd&«b\ .\_4.,.»}\_‘4,\3\ L;-\déj J.MU»JU\&}

205 15 ) Ay s i oY) 3 e U5 )5 @ Ll 33?
Cfv% .)L.-J.M 9;4

“ Dan di antara manusia ada pembicaraannya tentang kehidupan dunia
mengagumkan engkau (Muhammad), dan dia bersaksi kepada Allah
mengenai isi hatinya, padahal dia adalah penentang yang paling keras. Dan
apabila dia berpaling (dari engkau), dia berusaha untuk berbuat kerusakan
di bumi, serta merusak tanaman-tanaman dan ternak, sedang Allah tidak
menyukai kerusakan.”

QS. al-Baqgarah [2]: 204-205 menampilkan lapisan makna yang sangat
kaya melalui kata 3 \3]5. Beberapa mufassir memahami kata tersebut
dalam dua horizon makna: pertama, berpaling secara personal; kedua,
memegang kekuasaan secara struktural. Dua makna ini saling melengkapi dan
membuka jalan bagi pembacaan Qur’ani yang relevan dengan kritik sistem
ekonomi dan politik modern. Sebelum melakukan pembacaan kontekstual,
asbabun nuzul ayat ini perlu dikemukakan terlebih dahulu. Dalam riwayat
Al-Kalbi, Mugatil, dan “Ata” disebutkan bahwa ayat ini turun berkenaan



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari
155 Landasan Normatif Green Constitution dalam Islam

dengan seorang yang beenama al-Akhnas bin Shurayq al-Thaqafi, sekutu
Bani Zuhrah. Nama aslinya adalah Ubayy. la dinamai al-Akhnas karena ia
mundur (khanasa) pada Perang Badar bersama tiga ratus orang dari Bani
Zuhrah dan tidak ikut memerangi Rasulullah.

Ia adalah seorang yang manis tutur katanya dan elok penampilannya.
Ia sering datang menemui Rasulullah, duduk bersama beliau, dan
menampakkan keislaman di hadapan beliau. Ia berkata, “Sesungguhnya aku
benar-benar mencintaimu,” dan ia bersumpah dengan nama Allah atas hal itu,
padahal ia adalah seorang munafik. Karena itu Rasulullah mendekatkannya
dalam majelisnya, maka turunlah firman Allah tersebut.

Tafsir al-Dahhak dan Mujahid, sebagaimana dikutip oleh al-Baghawi,
membawa makna tawalla ke tingkat yang lebih struktural: “idha malaka
al-amr wa sdra waliyan”, yakni ketika seseorang memegang kekuasaan
dan menjadi penguasa. Di sini, tawalla tidak lagi sekadar berpaling secara
personal, tetapi menguasai mekanisme keputusan otoritas dan sumber
daya. Mujahid menegaskan bahwa ketika kekuasaan berada di tangan sosok
yang retorikanya memikat tetapi batinnya rusak, maka yang terjadi adalah
‘amal bil-‘udwan wa al-zulm, praktik kekuasaan yang agresif dan zalim, yang
berujung pada kehancuran (Al-Baghawi 1997).

Perpindahan makna ini sangat signifikan. Al-Qur’an tidak berhenti
pada kritik moral individual, ia bergerak menuju kritik sistemik atas
kekuasaan. Jika kerangka tafsir ini dibawa ke konteks modern, maka tawalla
dapat dibaca sebagai momen ketika aktor ekonomi dan politik memperoleh
kendali struktural atas sistem produksi, distribusi, dan eksploitasi sumber
daya alam. Dalam masyarakat industri kontemporer, aktor-aktor ini sering
tampil dengan bahasa yang sangat mirip dengan gambaran QS. al-Bagarah
[2]: 204 yakni dengan narasi pembangunan, inovasi, pertumbuhan, dan
kesejahteraan yang yufjibuka qawluhu fi al-hayat al-dunya. Retorika tersebut
terdengar rasional, saintifik, dan pro-kemaslahatan. Namun, sebagaimana
al-Akhnas, ketika retorika itu diterjemahkan ke dalam praksis struktural,
yang terjadi justru sa'ya fi al-ard li-yufsida ftha: eksploitasi sumber daya
secara masif, perusakan ekosistem, dan ancaman terhadap keberlanjutan
generasi.

Oleh karena itu, dalam kerangka green constitution, ayat ini
memberikan dasar normatif yang sangat kuat untuk memahami bahwa
kekuasaan, baik politik maupun ekonomi, harus dibatasi oleh akuntabilitas
ekologis. Tafsir tawalld sebagai kekuasaan struktural menegaskan bahwa
negara dan sistem ekonomi tidak boleh hanya dinilai dari keindahan narasi
kesejahteraan, tetapi dari dampak riilnya terhadap al-harth wa al-nasl.
Ketika kekuasaan gagal menjaga keduanya, maka ia telah masuk ke dalam
kategori fasad yang secara etis-normatif ditolak oleh al-Qur’an.



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 139-162 15¢

Dimensi Makna Prinsip Green likasi Huk
Tafsir Kons?p . | Epistemik Constitution Impli Last ueam
.. Kunci Tafsir . . . Konstitusional
Qur’ani (Rasionalitas) |yang Dibangun
Kosmologis | Mizan (QS. | Alam memiliki | Prinsip Pembatasan
55:7-9) keteraturan keberlanjutan eksploitasi SDA;
objektif dan (sustainability) uji konstitusional
keseimbangan kebijakan
internal yang merusak
keseimbangan
ekologis
La tafawut Ketimpangan | Prinsip Negara wajib
(QS. 67:3-4) | ekologis bukan | kehati-hatian mencegah risiko
kodrat alam, (precautionary ekologis meskipun
tetapi akibat principle) belum ada kepastian
intervensi ilmiah
manusia
Tujuan Alam tidak Penolakan SDA bukan
penciptaan |diciptakan reduksionisme semata komoditas;
(QS. 21:16) tanpa tujuan ekonomi legitimasi
utilitarian pembatasan pasar
Historis- Fasad bima [Kerusakan Prinsip tanggung [ Negara & korporasi
Antropologis | kasabat aydi | ekologis jawab (liability) |dapat dimintai
al-nas (QS. bersifat kausal- pertanggungjawaban
30:41) historis konstitusional
Khalifah Kekuasaan Public trust Negara sebagai
(QS. 2:30) manusia doctrine trustee lingkungan
bersifat hidup
mandat, bukan
kepemilikan
absolut
Isti‘mar (QS. |Pembangunan [Pembangunan Kritik konstitusional
11:61) harus berkelanjutan terhadap
bermakna pembangunan
keberlanjutan destruktif
Etis- La tusrifa Konsumsi dan | Rasionalitas Legitimasi
Normatif (QS. 7:31) produksi harus | ekologis hukum | pembatasan
dibatasi secara overproduction &
rasional overconsumption
Fasad fi Kekuasaan Akuntabilitas Pembatasan diskresi
al-ard (QS. tanpa batas kekuasaan negara dan aktor
2:205) melahirkan ekonomi
kerusakan
sistemik
Tawallad (QS. |Kritik terhadap [ Prinsip kontrol Pengujian kebijakan
2:204-205) |kekuasaan konstitusional berbasis dampak
struktural ekologis
berbalut
retorika
Historis- Tughyan (QS. | Eksploitasi Keadilan Pencegahan tragedi
Tipologis 89:7-9) ekstrem ekologis ekologis berulang
berujung
kehancuran

peradaban




Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari
157 Landasan Normatif Green Constitution dalam Islam

Lintas Konsekuensi | Dampak Intergenerational | Kewajiban negara
Generasi sejarah fasad | ekologis justice melindungi generasi
bersifat jangka mendatang
panjang

Tafsir Ekologis dan Konstruksi Rasionalitas Green Constitution

Sebagaimana ditunjukkan pada dimensi kosmologis dalam tabel di
atas, konsep mizan, ketiadaan tafawut, dan tujuan penciptaan membangun
pemahaman bahwa alam memiliki keteraturan dan keseimbangan, suatu
pandangan yang dalam prinsip-prinsip hukum lingkungan berkelindan
dengan ekosentrisme dan pengakuan lingkungan sebagai kepentingan
konstitusional (Kotzé 2016). Rasionalitas ini sejalan dengan prinsip
keberlanjutan dan kehati-hatian, khususnya sebagaimana dirumuskan
dalam Prinsip 4 dan 15 Deklarasi Rio 1992 (Sands et al. 2018; UN 2018).

Pada dimensi historis-antropologis, tafsir atas konsep fasad bima
kasabat aydi al-nas dan khalifah menegaskan bahwa kerusakan lingkungan
bersifat kausal dan struktural, bukan fenomena alamiah, sebuah asumsi yang
juga menjadi dasar prinsip state responsibility (Kotzé 2012). Rasionalitas ini
berkelindan dengan prinsip liabilitas dan kepercayaan public, yang mana
negara diposisikan sebagai trustee lingkungan hidup. Prinsip tersebut
sejalan dengan Deklarasi Rio Prinsip 2 dan 13 (UN 2018), yang menegaskan
kewajiban negara untuk memastikan aktivitas dalam yurisdiksinya tidak
menimbulkan kerusakan lingkungan serta menyediakan mekanisme
tanggung jawab dan pemulihan.

Dimensi etis-normatif, sebagaimana dirumuskan dalam tabel melalui
konsep la tusrifi, fasad fi al-ard, dan tawalld, menyediakan kritik terhadap
rasionalitas kekuasaan dan pembangunan yang eksesif, suatu kritik yang
diarahkan pada rasionalitas instrumental dan dominasi kepentingan
ekonomi atas perlindungan ekologis (Bosselmann 2016a; Collins 2021).
Kritik ini beresonansi dengan prinsip pembatasan diskresi negara, polluter
pays principle (UN 2018), dan kebutuhan untuk menilai kebijakan publik
berdasarkan dampak ekologis, bukan semata pertimbangan ekonomi
(Sands et al. 2018).

Lebih lanjut, dimensi historis-tipologis dan lintas generasi dalam
tabel menegaskan bahwa kerusakan ekologis memiliki konsekuensi jangka
panjang dan lintas generasi, suatu asumsi yang telah lama diartikulasikan
dalam teori keadilan antar-generasi dalam hukum lingkungan internasional
(Weiss 1989). Rasionalitas ini sejalan dengan prinsip keadilan antar-generasi
(intergenerational justice) yang menjadi elemen penting Green Constitution
dan semakin diakui dalam diskursus hukum lingkungan internasional dan
konstitusional. Prinsip ini juga relevan dengan kewajiban negara untuk
menjamin kualitas hidup yang layak dan berkelanjutan bagi generasi
sekarang dan mendatang.



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 139-162 15g

Relevansi Etika Ekologis Qur’ani dalam Transformasi Hukum Lingkungan
Nasional

Selama ini, hukum lingkungan nasional cenderung beroperasi
dalam kerangka teknokratis-administratif serta masih terperangkap
dalam paradigma antroposentris yang legalistik. Akibatnya, perlindungan
lingkungan sering dipahami semata sebagai persoalan kepatuhan normatif,
bukan sebagai tanggung jawab moral kolektif. Dalam konteks tersebut, etika
ekologis Qur’ani menawarkan kerangka alternatif yang mampu mendorong
transformasi paradigma hukum lingkungan melalui tiga dimensi utama.

Pertama, penguatan legitimasi sosiokultural hukum lingkungan.
Mengingat mayoritas penduduk Indonesia beragama Islam, penggunaan
argumentasi teologis yang berakar pada konsep mizan (keseimbangan
kosmik) dan khalifah (amanah manusia atas alam) berpotensi meningkatkan
efektivitas implementasi hukum melalui internalisasi nilai-nilai religius.
Pembaruan hukum yang semata-mata bertumpu pada mekanisme
pemaksaan negara (state coercion) kerap menghadapi keterbatasan pada
level praksis sosial apabila tidak disertai kesadaran etis yang hidup dan
dihayati oleh masyarakat.

Kedua, rekonstruksikonsep tanggungjawabnegara dalam pengelolaan
lingkungan hidup. Prinsip istikhlaf menyediakan landasan moral bagi
penguatan doktrin state responsibility dalam hukum lingkungan. Dalam
perspektifini,negaratidak sematadiposisikansebagai pemegangkedaulatan
atas sumber daya alam, melainkan sebagai pemegang mandat (trustee) yang
berkewajiban menjaga keberlanjutan ekosistem demi kepentingan generasi
kini dan mendatang. Konsepsi tersebut memiliki koherensi normatif dengan
prinsip keadilan antargenerasi (intergenerational justice) yang menjadi
pilar utama Green Constitution modern.

Ketiga, koreksi kritis terhadap paradigma pembangunanistik
yang dominan. Landasan etik Islam melalui konsep isti‘mar—yakni
pembangunan yang berorientasi pada pemakmuran dan keberlanjutan—
memberikan batas moral terhadap praktik pembangunan ekonomi yang
bersifat eksploitatif dan destruktif. Relevansinya dalam konteks Indonesia
terletak pada perlunya menguji kebijakan ekonomi dan pembangunan
berdasarkan standar “kemakmuran ekologis”, sehingga pembangunan tidak
direduksi semata-mata pada indikator pertumbuhan ekonomi, tetapi juga
mempertimbangkan daya dukung lingkungan serta pencegahan terhadap
kerusakan (fasad).

Dengan demikian, integrasi etika Qur’ani ke dalam kerangka Green
Constitution tidak dapat dipahami sebagai upaya sakralisasi hukum positif.
Sebaliknya, langkah ini juga merupakan pendekatan metodologis untuk
membangun rasionalitas hukum lingkungan yang lebih komprehensif,
berkeadilan, dan berakar kuat pada pandangan dunia serta nilai-nilai etis
yang hidup dalam masyarakat Indonesia.



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari
159 Landasan Normatif Green Constitution dalam Islam

KESIMPULAN

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis tafsir tematik ayat-ayat ekologis
Al-Qur’an sebagai ikhtiar konseptual dalam membangun rasionalitas
Green Constitution. Hasil kajian menunjukkan bahwa Al-Qur’an memuat
seperangkat prinsip ekologis yang koheren dan sistematis, seperti konsep
mizan (keseimbangan kosmik), khalifah (amanah manusia atas bumi),
fasad (kerusakan ekologis akibat tindakan manusia), isti’‘mar (pemakmuran
yang berorientasi keberlanjutan), serta larangan israf (ekses produksi dan
konsumsi). Prinsip-prinsip tersebut mengandung asumsi epistemologis
yang dapat direkonstruksi menjadi rasionalitas hukum ekologis. Temuan
ini menegaskan bahwa tafsir tematik ayat-ayat ekologis tidak berhenti pada
dimensi etika individual, tetapi memiliki potensi normatif untuk menopang
pembentukan kebijakan publik dan hukum konstitusional lingkungan. Nilai-
nilai Qur’ani tersebut sejalan dengan prinsip utama Green Constitution, seperti
keberlanjutan, kehati-hatian, keadilan ekologis, tanggung jawab negara, dan
keadilan antar-generasi. Dengan demikian, integrasi tafsir Al-Qur’an ke dalam
wacana konstitusi hijau memperkaya legitimasi hukum lingkungan tidak hanya
secara yuridis, tetapi juga secara moral dan filosofis. Implikasi penelitian
ini menunjukkan bahwa pembangunan hukum lingkungan di Indonesia
akan lebih kontekstual dan berterima secara sosial apabila berakar pada
pandangan dunia religius masyarakat. Oleh karena itu, penelitian lanjutan
perlu mengembangkan kajian ini ke arah analisis implementatif, baik melalui
studi perbandingan konstitusi hijau negara lain maupun telaah terhadap
praktik peradilan dan kebijakan publik berbasis nilai-nilai ekologis Al-Qur’an.
Sebagaimana peringatan Al-Qur’an tentang larangan fasad fial-ard, pertanyaan
mendasarnya adalah: mampukah konstitusi modern menjaga amanah ekologis
demi keberlangsungan generasi yang akan datang?

DAFTAR PUSTAKA

A. Khalid. 2002. Thematic interpretation of Qur’anic verses on the
environment. Journal of Islamic Studies 13 (2).

Al-Baghawi. 1997. Ma’alim al-Tanzil fi Tafsir al-Qur’an. Beirut: Dar al-Tayyibah
li al-Nasyr wa al-Tauzi’.

Al-Razi, Fakhruddin. 2000. Mafatih al-Ghaib. Cet. III. Beirut: Dar Ihya’ al-
Turas al-"Araby.

Al-Thabary, Muhammad Ibn Jarir. 2000. Jami’ al-Bayan fi al-Takwil al-Qur’an.
Cet. 1. Mu’assasah al-Risalah.

Al-Tunisi, Ibn "Asyur. 1984. al-Tahrir wa al-Tanwir. Tunis: Dar al-Tunisiyah.

Arrsa, R. C,, E. B. Setiawan, A. T. Habib, A. Rahman, I. S. Syafi Pradana,
dan M. N. Rizaldi. 2025. “Jaminan hak konstitusional berdasarkan
konsep Green Constitution: Perbandingan Konstitusi Indonesia
dan Ekuador.” Jurnal Kajian Konstitusi 4 (1): 25-48. https:/ /doi.org/
https:/ /doi.org/10.19184 /j.kk.v4i1.39842.



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 139-162 1 ¢

Asshiddiqie, Jimly. 2009. Green Constitution : Nuansa Hijau Undang-Undang
Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945. Jakarta: Rajawali Press.

Ayatullah, Hasan, Aldomi Putra, dan Nurbaiti. 2024. “Environmental
Conservation Principles in The Qur’an.” jJurnal Ilmiah Mahasiswa
Raushan Fikr13(1):65-77.https:/ /doi.org/10.24090/jimrf.v13i1.11259.

Baudrillard, Jean. 1998. The Consumer Society: Myths and Structures. 1
Oliver’s Yard, 55 City Road London EC1Y 1SP: SAGE Publications
Ltd. https://doi.org/10.4135/9781526401502.

BMKG. 2025. “2025: Tahun Terpanas Kedua dalam Sejarah dan Dampaknya
bagi Indonesia serta Sulawesi Tengah.” BMKG: Badan Meteologi,
Klimatologi dan Geofisika. 2025. https://gaw-bariri.bmkg.go.id/
index.php/karya-tulis-dan-artikel /artikel /364-2025-tahun-terpanas-
kedua-dalam-sejarah-dan-dampaknya-bagi-indonesia-serta-
sulawesi-tengah.

Bosselmann, Klaus. 2016a. The Principle of Sustainability: Transforming Law
and Governance. Routledge.

— — —. 2016b. The Principle of Sustainability. London: Routledge. https://
doi.org/10.4324/9781315553955.

Collins, Lynda. 2021. The Ecological Constitution. Milton Park, Abingdon,
Oxon; New York, NY: Routledge, 2021. | Series: Routledge focus
on environment and sustainability: Routledge. https://doi.
org/10.4324/9780429277320.

FAKHRUDDIN, YUDHA AHMADA ARIF. 2024. “PELESTARIAN
LINGKUNGAN DALAM FILOSOFI MEMAYU HAYUNING
BAWANA: RELEVANSINYA DENGAN KESADARAN DEEP
ECOLOGY.” UIN Sayyid Ali Rahmatullah.

Fazlurrahman. 1982. Islam and Modernity: Transformation of Intellectual
Tradition. Chicago: The University of Chicago Press.

GWEF. 2024. “Indonesia Deforestation Rates & Statistics.” Global Forrest
Watch. 2024. https://www.globalforestwatch.org/dashboards/
country/IDN/?lang=id.

Habermas, Jurgen. 2006. The Theory of Communicative Action. Vol. 1.
Cambridge: Blackwell Publishing Ltd.

Herbert Marcuse. 2000. One-Dimensional Man: Studies in the Ideology of
Advanced Industrial Society. Terj. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.

Istiadji, Agustinus Djoko, Gagoek Hardiman, dan Prasasto Satwiko. 2024.
“Uncovering Holistic Contemporary Paradigms and Hamemayu
Hayuning Bawana to Realise Sustainable Development Goals.”
Journal of Lifestyle and SDGs Review 5 (1): e02293. https://doi.
org/10.47172/2965-730X.SDGsReview.v5.n01.pe02293.

Joseph L. Sax. 1970. “The Public Trust Doctrine in Natural Resource Law:
Effective Judicial Intervention.” Michigan Law Review 68 (3).

Kamali, Mohammad Hashim. 2003. Principles of Islamic Jurisprudence.
Cambridge: Islamic Texts Society.



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari
161 Landasan Normatif Green Constitution dalam Islam

Katsir, Ibn. 2000. Tafsir al-Qur’an al-Adhim. Cet. II. Dar Thayyibah li al-Nasyr
wa al-Tawzi’.

Kotzé, Louis J. 2012. “Arguing Global Environmental Constitutionalism.”
Transnational Environmental Law 1 (1): 199-233. https://doi.
org/10.1017/52047102511000094.

Kotzé, Louis J. 2016. Global Environmental Constitutionalism in the
Anthropocene. Oxford: Hart Publishing.

M. Izzi Dien. 2000. “The environmental ethics in the Qur’an.” American
Journal of Islamic Social Sciences 17 (3).

Mandhur, Ibn. 2013. Lisan al-Arab. Kairo: Dar al-Hadis.

Mary Christina Wood. 2014. Nature’s Trust: Environmental Law for a New
Ecological Age. Cambridge: Cambridge University Press.

Morato Leite, José Rubens, dan Patryck de Araujo Ayala. 2019. “Global
environmental constitutionalism as a constitutionalism of the Earth.”

In Research Handbook on Global Climate Constitutionalism. Edward
Elgar Publishing. https://doi.org/10.4337/9781788115810.00011.

Muhammad, Alfet Robi” Nur, dan Syaifudin. 2025. “Magqasidic Exegesis and
the Global Environmental Crisis: A Study of Ecological Verses in the
Qur’an.” Samawat: Journal of Hadith and Qur’anic Studies 9 (1): 18-30.

Nasr, Sayyed Husein. 1996. Religion and The Order of Nature. New York:
Oxford University Press.

Nasr, Seyyed Hossein. 1990. Man and Nature: The Spiritual Crisis in Modern
Man. London: Unwin Paper Backs.

Rohman, Abdul, Ach. Khoiri Nabil, Aqib Zuhri Adi Kusuma, Muhammad
Nasiruddin, dan Idri. 2025. “The Concept of Ecotheology in Tafsir
Al-Ballr al-Madid.pdf.” Al-Quds: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 9 (1):
70-85. https:/ /doi.org/10.29240/alquds.v9i1.11818.

Saeed, Abdullah. 2006. Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary
Approach. London: Routledge.

Salimi Turkamani, Hojjat. 2023. “The Role of Islam in Realizing the Goals
of Climate Change Law: From Theory to Practice?” journal for
European Environmental & Planning Law 20 (1): 24-50. https://doi.
org/10.1163/18760104-20010007.

Sands, Philippe, Jacqueline Peel, Adriana Fabra, dan Ruth MacKenzie. 2018.
Principles of International Environmental Law. Cambridge University
Press. https:/ /doi.org/10.1017/9781108355728.

Sedia, Genopepa. 2023. “Upaya Pelestarian lingkungan dengan Mengangkat
Budaya dan Kearifan Lokal dalam Sistem Konservasi Bukit, Tanah, Air
di Wilayah Kalimantan Barat.” PERAHU (Penerangan Hukum): JURNAL
ILMU HUKUM 11 (1). https://doi.org/https://doi.org/10.51826/
perahu.v0000.000.

Silva, Vasco Pereira da. 2022. “Green Constitution: The Right to the
Environment.” In Encyclopedia of Contemporary Constitutionalism,

1-19. Cham: Springer International Publishing. https://doi.
org/10.1007/978-3-319-31739-7_160-1.



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 139-162 147

Syahuri, Taufiqurrohman, Wahyu Nugroho, Ibnu Sina Chandranegara, dan
Wendra Yunaldi. 2021. “Environmental Settings in The Indonesian
Constitution Perspective.” [lkégretim Online - Elementary Education
Online 20 (3). https:/ /doi.org/10.17051/ilkonline.2021.03.41.

UN. 2018. “Rio Declaration on Environment and Development.” 2018.
https:/ /www.cbd.int/doc/ref/rio-declaration.shtml?

Weiss, Edith Brown. 1989. In Fairness to Future Generations: International
Law, Common Patrimony, and Intergenerational Equity. Tokyo: United
Nations University.

Wulan, Sri Ratna. 2025. “Konsep Keseimbangan (Mizan) dalam Islam sebagai
Dasar Pembangunan Berkelanjutan.” Socius: Jurnal Penelitian IImu-
ilmu Sosial 2 (6): 526-32. https://doi.org/https:/ /doi.org/10.5281/
zenodo.15398043.

Yusa, | Gede, dan Bagus Hermanto. 2018. “Implementasi Green Constitution
di Indonesia: Jaminan Hak Konstitusional Pembangunan Lingkungan
Hidup Berkelanjutan.” Jurnal Konstitusi 15 (2): 306-26. https://doi.
org/https://doi.org/10.31078/jk1524.



