
PERADABAN JOURNAL OF 
LAW AND SOCIETY
Vol. 4, Issue 2, December 2025 

E-ISSN: 2830-1757  

Page : 139-162

DOI : https://doi.org/10.59001/
pjls.v4i2.772

 
This work is licensed under a 
Creative Commons Attribution 
4.0 International License

Article
Landasan Normatif Green 
Constitution dalam Islam: 
Studi Ayat Ekologis dan 
Relevansinya bagi Pembaruan 
Hukum Lingkungan di 
Indonesia 

Abstract
The global ecological crisis—marked by climate change, environmental 
degradation, and the overexploitation of natural resources—highlights 
the limitations of modern legal paradigms that remain predominantly 
anthropocentric. In Indonesia, the concept of a Green Constitution has 
emerged as an effort to constitutionalize environmental protection; however, 
its development largely relies on formal legal mechanisms and lacks deeper 
ethical and epistemological grounding. This article analyzes thematic 
interpretations of Qur’anic ecological verses as a conceptual basis for 
constructing a Green Constitution rationality that integrates legal norms 
with ethical principles. Employing a qualitative method with a thematic tafsir 
approach, this study examines Qur’anic verses concerning cosmological 
order, human responsibility, and prohibitions against environmental 
destruction, and relates them to principles of constitutional environmental 
law. The findings demonstrate that key Qur’anic concepts—such as mīzān 
(balance), khalīfah (trusteeship), fasād (corruption), isti‘mār (constructive 
development), and the prohibition of isrāf (excess)—provide epistemological 
foundations for sustainability, ecological justice, precaution, and state 
responsibility. Integrating Qur’anic environmental ethics into constitutional 
discourse contributes to the development of a Green Constitution framework 
that is normatively robust, socially legitimate, and contextually grounded in 
Indonesia’s constitutional and religious worldview.

Keywords 
Ecological justice, green constitution, Islamic environmental ethics, 
Qur’anic interpretation, sustainable development

Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam1, Fadhil Achmad Agus 
Bahari2

1 Institut Nurul Islam, Mojokerto, Indonesia;  
email : mohammadalhikam@gmail.com Universitas Islam Negeri Sunan 

2Ampel Surabaya, Surabaya, Indonesia;  
email : 2016fadhil@gmail.com



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 139-162 140
Abstrak
Perkembangan teknologi reproduksi berbantu, khususnya praktik sewa rahim 
(surrogacy), menghadirkan tantangan baru bagi sistem hukum Indonesia, terutama 
dalam penentuan status keperdataan dan hak waris anak yang dilahirkan melalui 
mekanisme tersebut. Hingga saat ini, Indonesia belum memiliki regulasi khusus yang 
mengatur surrogacy, sehingga penetapan nasab, keabsahan hubungan keperdataan, 
serta perlindungan hak waris anak sering berada dalam ruang abu-abu hukum. 
Dalam perspektif hukum Islam, penetapan nasab dan hak waris sangat bergantung 
pada prinsip al-walad lil-firāsy dan ketentuan keibuan yang menetapkan ibu sebagai 
perempuan yang melahirkan. Sementara itu, hukum positif melalui Undang-Undang 
Perkawinan dan peraturan kependudukan menekankan pentingnya kejelasan status 
orang tua dalam dokumen administrasi negara. Ketidaksinkronan kedua rezim 
hukum tersebut menimbulkan persoalan mendasar ketika anak hasil sewa rahim 
tidak secara otomatis memperoleh hak nasab dan waris dari pasangan pemesan, 
sementara ibu pengganti tidak selalu memiliki hubungan sosial maupun legal yang 
diharapkan sebagai orang tua. Penelitian ini merupakan library research dengan 
pendekatan yuridis-normatif dan komparatif yang menganalisis literatur fikih 
klasik–kontemporer, regulasi nasional, serta hasil penelitian lima tahun terakhir 
terkait surrogacy. Kajian menunjukkan bahwa ketidakpastian penetapan status 
keperdataan anak berimplikasi langsung terhadap pembatasan hak waris, terutama 
ketika terjadi pertentangan antara ketentuan fikih tentang nasab dan prinsip 
administrasi kependudukan dalam hukum positif. Penelitian ini menawarkan 
model rekonstruksi hukum berbasis perlindungan anak dan maqāṣid al-syarī‘ah 
untuk menjembatani dualisme tersebut, sehingga tercipta kepastian hukum yang 
adil, komprehensif, dan responsif terhadap perkembangan teknologi reproduksi.

Kata Kunci
hak waris, hukum Islam, sewa rahim, status keperdataan, Undang-Undang 
Perkawinan

PENDAHULUAN
Krisis lingkungan hidup menjadi salah satu fenomena global abad ke-21. 
Pemanasan global memicu perubahan iklim yang tidak biasa di beberapa 
wilayah, salah satunya Indonesia pada Desember lalu, terbentuknya siklon 
tropis di pulau Sumatera merupakan sebuah anomali dikarenakan siklon 
tropis tidak biasa terbentuk di wilayah sepanjang garis Katulistiwa. Hal 
ini menunjukkan adanya kenaikan suhu permukaan laut Indonesia yang 
disebabkan pemanasan global (BMKG 2025), selain itu juga diperparah 
oleh degradasi ekosistem hutan dan eksploitasi sumber daya alam yang 
berlebihan (GWF 2024). 

Penelitian Turkamani (2023) menyebutkan bahwa krisis iklim adalah 
akibat masalah ekonomi yang tercipta dari sekularisme pemerintah dan 
dampak kolonialisme. Residu pemikiran kolonial yang masih menghegemoni 
negara-negara dengan populasi mayoritas muslim, menurut Turkamani, 
menitikberatkan paradigma pembangunannya pada pertumbuhan ekonomi 
tanpa memperhatikan keseimbangan ekologis. Terkait dengan hal ini, 
Muhammad dan Syaifudin (2025) menyatakan bahwa pembangunan yang 
ideal adalah pembangunan yang dilandasi atas gagasan keberlanjutan, 



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari 
Landasan Normatif Green Constitution dalam Islam141
dalam artian memperhatikan keberlangsungan lingkungan hidup dan 
ekosistem untuk generasi mendatang.

Perlindungan konstitusional yang dibentuk atas kesadaran akan 
pentingnya integrasi prinsip-prinsip lingkungan dikenal dengan istilah 
Green Constitution (da Silva 2022). Konsep ini menekankan perlunya landasan 
normatif yang menjamin hak dan kewajiban warga negara dalam menjaga 
kelestarian lingkungan. Di Indonesia, istilah ini mulai dipopulerkan oleh 
Jimly Asshiddiqie untuk menggambarkan nuansa hijau dalam UUD 1945 
pasca-amandemen, khususnya melalui jaminan hak atas lingkungan hidup 
yang baik dan berkelanjutan (Syahuri et al. 2021).

Penelitian terhadap diskursus Green Constitution umumnya lebih 
menekankan pada mekanisme perlindungan hukum, instrumen kebijakan, 
dan penerapan regulasi lingkungan (Yusa dan Hermanto 2018; Arrsa et al. 
2025). Beberapa penelitian dekade belakang menunjukkan arah perhatian 
yang berbeda. Sentuhan kultural yang dilakukan oleh Istiadji et al. 
(2024) dan Fakhruddin (2024) menegaskan pentingnya peran masyarakat 
dalam perlindungan ekologi. Demikian didasari atas kurang efektifnya 
implementasi konstitusi hijau tanpa andil masyarakat setempat. Selain itu, 
gerakan kultural, pada dasarnya dimotori oleh kesadaran individu atas 
nilai-nilai yang hidup pada diri alam itu sendiri (Sedia 2023). Gerakan 
masyarakat dalam perlindungan lingkungan dengan kesadaran atas nilai-
nilai kultural dinilai efektif, hal ini menunjukkan petingnya meninjau 
pandangan hidup yang mendasari cara manusia melihat dunia.

Dalam Al-Qur’an, sebagai pandangan dunia umat Muslim, ayat-ayat 
ekologis dapat dijadikan sebagai manifesto gerakan perlindungan lingkungan. 
Sebagaimana  penelitian yang dilakukan oleh Rohman et al. (2025), 
menunjukkan bahwa alam dapat dilihat sebagai manifestasi sifat jamāliyyah 
Allah, yang mana berkonsekuensi terhadap manusia yang dikonsepsikan 
sebagai khalīfah fī al-arḍ. Konsepsi ini dapat diimplementasikan dalam bentuk 
penjagaan, perawatan, dan perbaikan yang dilakukan manusia terhadap alam 
sebagai bentuk tugas langit yang telah dibebankan oleh Allah. Temuan Rohman 
et al. selaras dengan penelitian Ayatullah et al. (2024), bahwa dalam Al-Qur’an 
memuat prinsip-prinsip yang dapat dijadikan sebagai landasan gerakan 
konservasi lingkungan. Penelitian-penelitian ini menegaskan pentingnya 
melandasi gerakan perlindungan ekosistem yang didasari atas nilai yang 
intrinsik dalam diri masyarakat sebagai bagian yang hidup berdampingan 
dengan alam, artinya nilai yang hidup pada masyarakat dapat ditransformasikan 
menjadi landasan etis bahkan epistemologis konstitusi hijau.

Kendati demikian, beberapa penelitian di atas masih berkutat pada 
aspek normatif, implementatif dan –penelitian terhadap ayat-ayat ekologis 
Al-Qur’an—masih cenderung menekankan aspek moral-spiritual individu, 
belum memperluas ke dimensi normatif kolektif dan kebijakan publik. Tafsir 
Al-Qur’an menawarkan dasar nilai yang kaya, namun belum dimanfaatkan 
secara penuh untuk membangun logika hukum konstitusional. Di sisi lain, 
kajian hukum lingkungan menekankan mekanisme formal dan regulatif, 



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 139-162 142
tetapi sering mengabaikan sumber epistemik yang memberi legitimasi 
filosofis dan etis. Hal ini membuka ruang penelitian untuk menghubungkan 
pemikiran dasar-dasar epistemik ayat-ayat ekologis dengan landasan 
rasional hukum konstitusional.

Tafsir tematik ayat-ayat ekologis dapat diposisikan sebagai fondasi 
konseptual yang menjembatani antara prinsip-prinsip ekologis Al-Qur’an 
dengan praktik hukum konstitusional. Pendekatan ini memungkinkan 
untuk membangun rasionalitas Green Constitution yang tidak hanya sah 
secara yuridis, tetapi juga logis, etis, dan filosofis. Selain itu, dengan 
mempertimbangkan mayoritas masyarakat Indonesia yang beragama Islam, 
maka melandasi konstitusi hijau dengan ide-ide teologis yang bermuara dari 
Al-Qur’an menjadi urgen untuk dilakukan. Dengan demikian, penelitian 
ini bertujuan untuk menganalisis tafsir tematik ayat-ayat ekologis sebagai 
ikhtiar konseptual dalam membangun rasionalitas Green Constitution. Fokus 
utama adalah identifikasi asumsi epistemologis dari ajaran Al-Qur’an dan 
relevansinya dengan prinsip-prinsip konstitusi hukum lingkungan.

METODE
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif-analitis dengan 
pendekatan tafsir tematik terhadap ayat-ayat Qur’an yang memuat 
nilai-nilai ekologis. Pendekatan tematik dipilih karena memungkinkan 
penelusuran konsep dan prinsip ekologis secara sistematis di seluruh teks Al-
Qur’an, sehingga dapat diidentifikasi relevansinya terhadap pembentukan 
rasionalitas Green Constitution. Data penelitian diperoleh dari sumber 
primer berupa teks Al-Qur’an dan tafsir klasik maupun kontemporer, serta 
sumber sekunder berupa artikel jurnal, buku, dan dokumen hukum terkait 
Green Constitution. Analisis data dilakukan melalui proses dokumentasi 
dan pengelompokan ayat-ayat yang terkait dengan konsep ekologi, 
kemudian melakukan rekonstruksi epistemik ayat-ayat tersebut untuk 
dikaitkan dengan landasan epistemologis dan prinsip Green Constitution. 
Pendekatan ini memungkinkan penelitian tidak hanya deskriptif, tetapi 
juga membangun argumen konseptual dan epistemologis untuk kontribusi 
ilmiah lintas disiplin.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Prinsip Ethico-Legal Al-Qur’an
Dalam tradisi pemikiran Islam, Al-Qur’an tidak hanya dipahami 

sebagai kitab suci yang memuat tuntunan ritual dan moral individual, 
melainkan juga sebagai sumber nilai normatif yang memiliki implikasi 
sosial, politik, dan hukum. Fazlur Rahman menegaskan bahwa Al-Qur’an 
mengandung visi moral yang bersifat transhistoris atau melampaui 
masanya, yang mana menuntut pembacaan kontekstual agar nilai-nilai 
etikanya dapat diwujudkan dalam sistem sosial dan hukum (Fazlurrahman 
1982). Pandangan ini menempatkan Al-Qur’an sebagai sumber prinsip-
prinsip etika hukum, bukan sekadar kumpulan norma legal positif.



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari 
Landasan Normatif Green Constitution dalam Islam143

Dalam konteks etika hukum, Al-Qur’an menghadirkan seperangkat 
prinsip dasar yang menjadi fondasi pembentukan hukum, seperti keadilan 
(al-‘adl), keseimbangan (al-mīzān), kemaslahatan (maṣlaḥah), dan tanggung 
jawab (taklīf) (Saeed 2006). Prinsip-prinsip ini tidak selalu dirumuskan 
dalam bentuk aturan legal yang rinci, tetapi hadir sebagai nilai universal 
yang menuntut penjabaran melalui nalar manusia dan praksis sosial. Oleh 
karena itu, tafsir Al-Qur’an—terutama tafsir tematik—memiliki peran 
strategis dalam mengekstraksi prinsip-prinsip etika hukum tersebut 
menjadi fondasi hukum normatif.

Berbicara tentang ayat-ayat ekologis dalam Al-Qur’an, hal ini 
berangkat dari pandangan kosmologis yang memandang alam sebagai 
ciptaan Allah yang memiliki nilai intrinsik. Konsep khalīfah fī al-arḍ (QS. 
al-Baqarah [2]: 30) tidak mengafirmasi dominasi eksploitatif manusia atas 
alam, melainkan mandat perwakilan yang sarat tanggung jawab etis. Seyyed 
Hossein Nasr menegaskan bahwa krisis lingkungan modern berakar pada 
hilangnya dimensi sakral alam, yang dalam pandangan Islam seharusnya 
dipahami sebagai āyāt kauniyyah (Seyyed Hossein Nasr 1990).

Dalam Al-Qur’an menegaskan prinsip keseimbangan (mīzān), 
sebagaimana termaktub dalam QS. al-Raḥmān [55]: 7–9. Prinsip ini 
menunjukkan bahwa tatanan alam dibangun atas keseimbangan yang harus 
dijaga, dan pelanggaran terhadap keseimbangan tersebut berimplikasi 
pada kerusakan (fasād) (Wulan 2025). Dalam konteks ini, larangan berbuat 
kerusakan di bumi (QS. al-A‘rāf [7]: 56) dapat dipahami sebagai norma 
etico-legal yang memiliki dimensi ekologis dan sosial sekaligus. Dalam 
hal ini Wulan (2025) menjelaskan bahwa rendahnya tingkat kesadaran 
masyarakat dan kolaborasi mereka dengan pemerintah dapat disolusikan 
melalui internalisasi nilai-nilai Al-Qur’an

Sebagian besar kajian ekoteologi Islam cenderung menekankan 
dimensi etika individual, seperti kesalehan ekologis dan tanggung jawab 
moral personal. Namun, sebagaimana dikemukakan oleh Mohammad 
Hashim Kamali, prinsip-prinsip etika Al-Qur’an memiliki potensi untuk 
dikembangkan menjadi norma hukum publik melalui proses istinbāṭ 
dan ijtihād yang responsif terhadap realitas sosial (Kamali 2003). Dengan 
demikian, etika ekologis Al-Qur’an tidak berhenti pada kesadaran personal, 
tetapi dapat direkonstruksi menjadi landasan normatif bagi kebijakan 
publik dan hukum negara.

Dalam penelitian ini, prinsip ethico-legal Al-Qur’an dipahami 
sebagai himpunan nilai dasar yang diekstraksi melalui tafsir tematik ayat-
ayat ekologis, lalu direkonstruksi secara epistemologis untuk membentuk 
rasionalitas hukum lingkungan. Prinsip-prinsip tersebut menjadi jembatan 
konseptual antara teks wahyu dan bangunan hukum konstitusional yang 
berorientasi pada keberlanjutan lingkungan.

Rasionalitas Hukum Green Constitution
Green Constitution merujuk pada gagasan konstitusionalisme 



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 139-162 144
yang mengintegrasikan perlindungan lingkungan hidup sebagai prinsip 
fundamental negara. Leite dan Ayala (2019) menjelaskan bahwa Green 
Constitution lahir dari kesadaran global akan keterbatasan paradigma 
hukum modern yang antroposentris dan eksploitatif. Konstitusi tidak lagi 
dipahami semata sebagai kontrak sosial antar-manusia, tetapi juga sebagai 
instrumen perlindungan ekosistem bagi generasi kini dan mendatang. 
Menurut Leite dan Ayala, konsep perlindungan ekosistem berdiri atas tiga 
hal pokok: (1) suatu prinsip hukum yang menganggap bahwa manusia 
bukanlah yang utama; (2) pengakuan bahwa manusia, alam, dan segala 
bentuk kehidupan memiliki nilai untuk tujuan perlindungan mereka; dan 
(3) kesadaran bahwa perlindungan alam bukanlah tujuan moral atau etis 
dalam masyarakat global, melainkan masalah keadilan – keadilan ekologi.

Jimly Asshiddiqie mempopulerkan istilah Green Constitution 
untuk menggambarkan perkembangan UUD 1945 pasca-amandemen 
yang mengakui hak atas lingkungan hidup yang baik dan sehat sebagai 
hak konstitusional warga negara (Asshiddiqie 2009). Pengakuan ini 
menandai pergeseran rasionalitas hukum dari sekadar kepastian normatif 
menuju keadilan ekologis. Rasionalitas hukum dalam Green Constitution 
tidak dapat dilepaskan dari kritik terhadap rasionalitas instrumental 
modern yang berorientasi pada pertumbuhan ekonomi. Jürgen Habermas 
membedakan rasionalitas instrumental dari rasionalitas komunikatif, di 
mana yang terakhir menekankan legitimasi normatif berbasis konsensus 
nilai (Habermas 2006). Dalam konteks hukum lingkungan, rasionalitas 
komunikatif memungkinkan integrasi nilai-nilai etis, kultural, dan ekologis 
ke dalam pembentukan norma hukum.

Green Constitution beroperasi dalam paradigma ekosentris atau 
setidaknya eco-anthropocentric, yang mengakui bahwa kepentingan manusia 
tidak dapat dipisahkan dari keberlangsungan ekosistem. Rasionalitas 
hukum hijau dengan demikian tidak hanya bertanya tentang apa yang 
sah secara hukum, tetapi juga apa yang rasional dan adil secara ekologis. 
Secara normatif, Green Constitution bertumpu pada prinsip keberlanjutan, 
keadilan antar-generasi, pencegahan dini, dan tanggung jawab negara 
terhadap lingkungan. Klaus Bosselmann menegaskan bahwa prinsip-
prinsip tersebut merepresentasikan etika global yang menuntut legitimasi 
filosofis agar tidak terjebak pada positivisme hukum semata (Bosselmann 
2016b).

Di titik inilah analisis tafsir tematik ayat-ayat ekologis menjadi 
relevan. Prinsip keseimbangan (mīzān), larangan kerusakan (fasād), dan 
mandat kekhalifahan dapat direlevansikan dengan prinsip keberlanjutan 
dan keadilan ekologis dalam Green Constitution. Dengan kata lain, etika 
Qur’ani berfungsi sebagai sumber rasionalitas substantif yang memperkaya 
dan menguatkan legitimasi hukum konstitusional hijau.

Dalam penelitian ini, teori rasionalitas hukum Green Constitution 
digunakan sebagai kerangka untuk merelevansikan dan menguji hasil 
rekonstruksi epistemik ayat-ayat ekologis Al-Qur’an. Teori ini tidak 



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari 
Landasan Normatif Green Constitution dalam Islam145
dimaksudkan untuk menggantikan sumber hukum positif, melainkan untuk 
menunjukkan bahwa prinsip-prinsip konstitusi hijau dapat memperoleh 
legitimasi etis dan filosofis yang lebih dalam melalui dialog dengan nilai-
nilai wahyu. Dengan demikian, Green Constitution tidak hanya sah secara 
yuridis, tetapi juga rasional secara moral dan ekologis.

Peta Ayat-ayat Ekologis dalam al-Qur’an
Kajian tentang ayat-ayat ekologis dalam al-Qur’an bukanlah wilayah 

yang sepenuhnya baru dalam studi Islam kontemporer. Sejak akhir abad 
ke-20, sejumlah sarjana telah menaruh perhatian pada relasi antara teks al-
Qur’an, etika lingkungan, dan krisis ekologis global. Perhatian ini muncul 
seiring dengan kesadaran bahwa krisis lingkungan modern tidak semata-
mata bersumber dari kegagalan teknologi atau kebijakan, melainkan 
juga dari cara pandang manusia terhadap alam (worldview) yang bersifat 
eksploitatif dan antroposentris (Sayyed Husein Nasr 1996). 

Dalam konteks tersebut, al-Qur’an mulai dibaca sebagai narasi 
kosmologis dan etis yang membentuk relasi manusia dengan alam, tidak lagi 
sekadar secara normatif dan dogmatis. Beberapa kajian awal menunjukkan 
bahwa al-Qur’an memuat rujukan yang sangat luas terhadap fenomena 
alam; bumi, langit, air, tumbuhan, hewan, dan keseimbangan kosmos, 
yang tersebar di berbagai surah dan tidak terkonsentrasi pada satu bagian 
tertentu (M. Izzi Dien 2000). 

Hal ini mengindikasikan bahwa dimensi ekologis bukanlah tema 
periferal, melainkan bagian integral dari struktur makna al-Qur’an. 
Pendekatan tafsir tematik (tafsīr maudhu‘ī) kemudian menjadi metode 
yang paling banyak digunakan untuk menelusuri ayat-ayat ekologis 
tersebut. Melalui pendekatan ini, para peneliti mengelompokkan ayat-ayat 
yang berkaitan dengan alam dan lingkungan hidup untuk mengungkap 
prinsip-prinsip umum seperti keseimbangan (mīzān), larangan kerusakan 
(fasād), tanggung jawab manusia sebagai khalīfah, serta keharusan menjaga 
keberlanjutan ciptaan (A. Khalid 2002).

Kajian tafsir tematik atas ayat-ayat ekologis meniscayakan adanya 
klasifikasi konseptual agar pembacaan al-Qur’an tidak terjebak pada 
generalisasi etika lingkungan yang longgar dan repetitif. Atas dasar 
pertimbangan tersebut, penelitian ini mengklasifikasikan ayat-ayat ekologis 
al-Qur’an ke dalam tiga dimensi utama, yaitu: (1) ayat-ayat kosmologis 
yang menggambarkan alam sebagai tatanan ciptaan yang teratur dan 
seimbang; (2) ayat-ayat antropologis-histori yang menempatkan manusia 
sebagai subjek moral yang memikul tanggung jawab ekologis; dan (3) ayat-
ayat etis-ekologis yang memberikan penilaian normatif terhadap tindakan 
manusia yang berdampak pada kelestarian atau kerusakan lingkungan. 
Klasifikasi ini dimaksudkan sebagai kerangka analitis untuk memudahkan 
pembacaan tematik terhadap struktur rasionalitas ekologis al-Qur’an 
(Bosselmann 2016a).



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 139-162 146
1.	 Ayat-ayat Kosmologis

Pertama, ayat-ayat kosmologis, yaitu ayat-ayat yang menarasikan 
alam sebagai ciptaan Tuhan yang tunduk pada hukum keseimbangan 
(mīzān) dan keteraturan kosmik sebagai sesuatu yang disebut sunnatullāh. 
Ayat-ayat ini menggambarkan keindahan atau kekuasaan Tuhan adalah 
bagian dari tanda-tanda-Nya sekaligus membangun kesadaran bahwa alam 
memiliki tatanan objektif yang tidak boleh dirusak oleh kehendak manusia. 

Dalam perspektif tafsir, ayat-ayat kosmologis berfungsi membentuk 
cara pandang non-eksploitatif terhadap alam, yang dalam konteks hukum 
modern dapat diterjemahkan sebagai prinsip pembatasan terhadap 
kebebasan pemanfaatan sumber daya alam. Dalam konteks tafsir 
ekoteologis, ayat-ayat ini berfungsi untuk membangun cara pandang 
kosmik yang menempatkan alam sebagai sistem objektif yang memiliki 
keteraturan, batas, dan harmoni internal. Berbeda dari ayat antropologis 
yang berfokus pada peran manusia, ayat-ayat kosmologis mendahului 
manusia, sehingga secara metodologis penting untuk membongkar asumsi 
bahwa alam diciptakan semata untuk kepentingan eksploitatif manusia. Di 
antara ayat-ayat kosmologis yang sering dijadikan sebagai pijakan kajian 
ekoteologis antara lain adalah QS. al-Raḥmān [55]: 7–9: 

َ
وَزْن

ْ
ال قِيْمُوا 

َ
وَا مِيْزَانِ ۝٨ 

ْ
ال فِى  تَطْغَوْا  ا 

َّ
ل
َ
ا  ۝٧ ۙ

َ
مِيْزَان

ْ
ال وَوَضَعَ  عَهَا 

َ
رَف مَاۤءَ   وَالسَّ

۝٩ 
َ

مِيْزَان
ْ
ال سِرُوا  خْ

ُ
ت ا 

َ
وَل قِسْطِ 

ْ
بِال

“Dan Dia telah meninggikan langit dan meletakkan neraca (keadilan), agar 
kamu tidak melampaui batas dalam neraca itu. Tegakkanlah neraca itu 
dengan adil dan janganlah kamu mengurangi neraca itu.” 

Penafsiran al-Ṭabarī terhadap ayat “allā taṭghaw fī al-mīzān” secara jelas 
merepresentasikan paradigma tafsir klasik yang berorientasi moral-sosial dan 
praktis. Fokus utama tafsir diarahkan pada persoalan keadilan dalam interaksi 
manusia, khususnya dalam konteks ekonomi dan muamalah, seperti kejujuran 
dalam takaran dan timbangan. Pendekatan ini konsisten dengan karakter 
metodologis tafsir bil-ma’tsūr yang mengutamakan penjelasan ayat melalui 
riwayat sahabat dan tabi‘in. 

Dalam kerangka tafsir klasik, istilah mīzān tidak dipahami sebagai 
konsep kosmologis yang melampaui relasi sosial. Penekanan pada larangan 
kecurangan (ẓulm dan bakhs) menunjukkan bahwa problem utama yang 
hendak disasar oleh tafsir-tafsir klasik adalah kerusakan moral dalam praktik 
sosial, bukan gangguan terhadap keseimbangan alam secara luas.

Riwayat Qatadah yang dikutip al-Ṭabarī memperlihatkan bahwa 
keadilan dipahami sebagai prinsip resiprositas: manusia dituntut berlaku 
adil sebagaimana ia mengharapkan keadilan dari orang lain. Keadilan di 
sini bersifat antropologis dan etis yang bertujuan menjaga keteraturan 
sosial. Bahkan peringatan Ibn ‘Abbās tentang kehancuran umat terdahulu 
akibat penyalahgunaan timbangan semakin menegaskan bahwa tafsir 



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari 
Landasan Normatif Green Constitution dalam Islam147
klasik memandang ayat ini dalam horizon sejarah moral umat manusia (Al-
Thabary 2000).

Sementara itu, Penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī dalam Mafātīḥ al-Ghayb 
menunjukkan karakter tafsir klasik rasional yang sangat kuat meskipun 
secara konseptual masih bergerak dalam horizon keadilan normatif dan 
keteraturan sosial, bukan dalam kerangka ekologi sebagaimana dipahami 
dalam diskursus modern. Hal ini tampak jelas dari cara al-Rāzī membangun 
makna mīzān secara bertahap.

Al-Rāzī secara eksplisit menafsirkan frasa “wa waḍa‘a al-mīzān” sebagai 
isyarat kepada keadilan (al-‘adl). Ia menegaskan bahwa penyebutan mīzān 
tidak berdiri sendiri, melainkan diletakkan dalam rangkaian nikmat ilahi 
yang dimulai dari  ilmu, kemudian al-Qur’an, lalu keadilan, dan puncaknya 
adalah mīzān sebagai bentuk paling konkret dari keadilan tersebut. 

Argumentasi al-Rāzī semakin menegaskan orientasi psiko-sosial 
tafsirnya ketika ia menjelaskan bahwa jiwa manusia secara fitri menolak 
kerugian (al-ghubn) dan tidak rela dikalahkan oleh pihak lain, bahkan 
dalam perkara kecil. Dari sini, al-Rāzī menekankan bahwa keadilan, yang 
dimanifestasikan melalui mīzān, merupakan syarat niscaya bagi terjaganya 
harmoni sosial. Tanpa penjelasan dan kesetaraan, menurut al-Rāzī, setan 
akan menebarkan permusuhan di antara manusia, sebagaimana terjadi 
dalam kondisi kebodohan dan hilangnya akal. 

Seluruh ilustrasi ini secara konsisten bergerak dalam ranah relasi 
antarmanusia, bukan relasi manusia dengan alam. Lebih jauh, ketika al-
Rāzī menyatakan bahwa akal dan ilmu menjadi sebab terpeliharanya 
‘imārat al-‘ālam (kemakmuran dunia), dan bahwa keadilan juga merupakan 
sebabnya, istilah ‘ālam di sini tidak dijelaskan sebagai sistem alam fisik atau 
lingkungan hidup, melainkan sebagai tatanan kehidupan sosial manusia 
secara umum (Al-Razi 2000). 

Konsep ‘imārat al-‘ālam dalam perspektif ini berfungsi sebagai 
metafora bagi keteraturan sosial dan keberlangsungan peradaban, bukan 
keberlanjutan ekologis dalam pengertian modern. Namun, justru di titik 
inilah pentingnya tafsir al-Rāzī dalam peta perkembangan tafsir ekologi. 
Tafsir ini memperlihatkan bahwa bahasa normatif tentang keadilan, 
keteraturan, dan keseimbangan telah tersedia secara konseptual, meskipun 
belum diarahkan pada isu lingkungan ataupun developmentalisme 
modern. Oleh karena itu, tafsir al-Rāzī dapat dipahami sebagai paradigma 
pra-ekologis: sebuah konstruksi tafsir yang matang secara rasional dan etis 
meskipun masih terikat pada problematika sosial dan hukum manusia.

Ayat selanjutnya adalah QS. al-Anbiyā’ [21]: 16: 

لاعِبِينَ بَيْنَهُما  وَما  رْضَ 
َ
أ

ْ
وَال ماءَ  السَّ نَا 

ْ
ق

َ
خَل وَما 

“Dan tidaklah Kami menciptakan langit dan bumi dan apa yang ada di antara 
keduanya dengan bermain-main.”



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 139-162 148
Ayat ini menolak pandangan kosmos sebagai sebuah realitas tanpa 

tujuan. Alam diciptakan dengan hikmah dan maksud tertentu. Dalam 
konteks ekologis, ayat ini membantah paradigma eksploitatif yang 
memandang alam sebagai objek bebas guna. Kerusakan ekologis, dengan 
demikian, bermasalah secara etis dan juga bertentangan dengan tujuan 
penciptaan itu sendiri.

Ayat berikutnya adalah QS. al-Mulk [67]: 3–4:

ارْجِعِ
َ
ف وُتٍۗ 

ٰ
تَف مِنْ  حْمٰنِ  قِ الرَّ

ْ
فِيْ خَل مَا تَرٰى  اۗ 

ً
قَ سَبْعَ سَمٰوٰتٍ طِبَاق

َ
ذِيْ خَل

َّ
 ال

بَصَرُ خَاسِئًا
ْ
ال يْكَ 

َ
اِل لِبْ 

َ
يَنْق تَيْنِ  رَّ

َ
بَصَرَ ك

ْ
ال ارْجِعِ  مَّ 

ُ
ث طُوْرٍ ۝٣ 

ُ
ف مِنْ  تَرٰى   

ْ
هَل بَصَرَۙ 

ْ
 ال

هُوَ حَسِيْرٌ ۝٤ وَّ
“Yang menciptakan tujuh langit berlapis-lapis. Tidak akan kamu lihat 
sesuatu yang tidak seimbang pada ciptaan Tuhan Yang Maha Pengasih. 
Maka lihatlah sekali lagi, adakah kamu lihat sesuatu yang cacat?”

Ayat ini menekankan kesempurnaan sistemik ciptaan Tuhan. 
Ketiadaan tafāwut (ketimpangan struktural) menunjukkan bahwa alam 
bekerja sebagai sistem yang harmonis. Kerusakan lingkungan karenanya 
bukan kondisi alamiah, melainkan akibat intervensi manusia. Hal ini 
memperkuat rasionalitas tanggung jawab hukum manusia dan negara atas 
degradasi ekologis. 

2.	 Ayat-ayat Historis-Antropologis
Kedua, ayat-ayat histori-antropologis, yaitu ayat-ayat yang 

menempatkan manusia sebagai subjek moral dalam relasinya dengan alam. 
Konsep istikhlāf, amanah, dan tanggung jawab manusia atas bumi termasuk 
dalam kategori ini. Berbeda dengan pembacaan antropologis klasik yang 
sering menekankan superioritas manusia, tafsir ekoteologis menunjukkan 
bahwa posisi manusia dalam ayat-ayat tersebut bersifat fungsional dan 
akuntabel. Beberapa ayat-ayat yang berbicara mengenai ini menyoroti 
agensi manusia sebagai faktor utama munculnya kerusakan lingkungan. 
Klasifikasi tematis mengenai ayat-ayat historis-antropologis ini penting 
karena membuka ruang tafsir bahwa relasi manusia–alam dalam al-Qur’an 
mengandung dimensi pertanggungjawaban publik, yang secara rasional 
dapat dijadikan dasar legitimasi kewajiban negara dalam melindungi 
lingkungan sebagai bagian dari mandat konstitusional. Ayat yang paling 
sering dikutip dalam masalah ini adalah QS. al-Rūm [30]: 41:

ذِي
َّ
ال بَعْضَ  هُمْ 

َ
لِيُذِيق النَّاسِ  يْدِي 

َ
أ سَبَتْ 

َ
بِما ك بَحْرِ 

ْ
وَال بَرِّ 

ْ
ال فِي  سادُ 

َ
ف

ْ
ال  ظَهَرَ 

َ
يَرْجِعُون هُمْ 

َّ
عَل

َ
ل وا 

ُ
عَمِل

“Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan karena perbuatan 
tangan manusia; Allah menghendaki agar mereka merasakan sebagian dari 
(akibat) perbuatan mereka, agar mereka kembali (ke jalan yang benar).”



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari 
Landasan Normatif Green Constitution dalam Islam149

Ayat-ayat historis-antropologis al-Qur’an memiliki signifikansi 
khusus dalam membaca krisis ekologis kontemporer karena beberapa 
alasan. Ayat di atas, misalnya, secara eksplisit mengaitkan kerusakan bumi 
dengan tindakan manusia dalam ruang dan waktu sejarah. Dalam konteks 
Indonesia, khususnya wilayah Sumatera yang belakangan terjadi musibah, 
fenomena deforestasi massif, pembalakan hutan, alih fungsi hutan lindung, 
dan aktivitas pertambangan telah menimbulkan dampak ekologis ‘nyata’ 
dan serius seperti banjir bandang, longsor, dan kerusakan daerah aliran 
sungai (DAS). 

Signifikansi ayat-ayat historis–antropologis terletak pada 
kemampuannya membongkar asumsi modern tentang netralitas kemajuan 
peradaban pembangunganisme. Al-Qur’an menunjukkan bahwa kemajuan 
material dan kekuatan teknologi tidak identik dengan keberlanjutan 
peradaban. Justru ketika kemajuan dilepaskan dari tanggung jawab moral 
dan ekologis, ia berpotensi melahirkan kehancuran yang bersifat sistemik. 
Kritik ini sangat relevan untuk membaca krisis ekologis kontemporer yang 
lahir dari paradigma pembangunan yang menempatkan alam semata-mata 
sebagai komoditas ekonomi. Oleh karena itu ayat-ayat historis-antropologis 
memberikan kerangka tafsir untuk membaca peristiwa tersebut sebagai 
konsekuensi historis dari pilihan manusia dan kebijakan struktural. 

Ayat di atas di sisi lain dapat membangun rasionalitas bahwa 
kerusakan lingkungan adalah akibat historis dari ketidakbijakan manusia, 
sehingga menuntut tanggung jawab kolektif. Penegasan bimā kasabat 
aydī al-nās memperlihatkan hubungan kausal antara tindakan manusia, 
seperti pembalakan liar, izin tambang yang abai AMDAL, dan alih fungsi 
hutan, dengan bencana ekologis yang “tampak” dan dalam kerangka green 
constitution, ayat ini paralel dengan apa yang disebut dengan prinsip 
liability dan state responsibility atas kerusakan lingkungan. 

Ayat selanjutnya adalah konsep khalifah dalam QS. al-Baqarah [2]: 
30:

مَنْ فِيها   
ُ

عَل جْ
َ

ت
َ
أ وا 

ُ
ةً قال

َ
رْضِ خَلِيف

َ
أ

ْ
ال فِي   

ٌ
ي جاعِل ِ

إِنّ ةِ 
َ
مَلائِك

ْ
لِل كَ  رَبُّ  

َ
 وَإِذْ قال

لا مُ ما 
َ
عْل

َ
أ ي  ِ

إِنّ  
َ

كَ قال
َ
ل سُ  دِّ

َ
ق
ُ
وَن مْدِكَ  بِحَ حُ  سَبِّ

ُ
ن نُ  حْ

َ
ماءَ وَن الدِّ وَيَسْفِكُ  فِيها  سِدُ 

ْ
 يُف

َ
ن مُو

َ
تَعْل

“Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat: ‘Sesungguhnya 
Aku hendak menjadikan seorang khalifah di bumi.’ Mereka berkata: 
‘Apakah Engkau hendak menjadikan di sana makhluk yang akan membuat 
kerusakan di dalamnya dan menumpahkan darah, sementara kami bertasbih 
memuji-Mu dan menyucikan-Mu?’ Tuhan berfirman: ‘Sesungguhnya Aku 
mengetahui apa yang tidak kamu ketahui.”

Ayat ini merupakan salah satu fondasi utama dalam pembahasan 
relasi manusia dengan bumi dalam al-Qur’an, dan sering dijadikan rujukan 
dalam diskursus etika lingkungan, filsafat politik Islam, serta teologi sosial. 



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 139-162 150
Secara naratif, ayat ini muncul dalam rangkaian kisah penciptaan manusia 
yang diletakkan pada awal surah al-Baqarah. Penempatan ini menunjukkan 
bahwa konsep khalifah merupakan konsep hukum, politik, sekaligus bagian 
dari narasi ontologis tentang manusia. Al-Qur’an tidak mendefinisikan 
manusia terlebih dahulu sebagai makhluk ekonomi atau hukum, tetapi 
sebagai subjek yang memiliki mandat eksistensial dalam tatanan kosmik. 

Dalam tafsir klasik, istilah khalifah sering dimaknai sebagai 
pengganti atau wakil. Al-Ṭabarī menafsirkan khalifah sebagai makhluk 
yang saling menggantikan satu sama lain di bumi (yakhlufu ba‘ḍuhum 
ba‘ḍan), menekankan dimensi historis dan generasional (Al-Thabarī 2000). 
Sementara itu, Ibn Kathīr menambahkan dimensi moral, bahwa manusia 
sebagai khalifah memikul tanggung jawab untuk menegakkan keadilan 
dan mencegah kerusakan (Kathīr 2000).

Dalam kerangka Green Constitution, kewajiban negara untuk 
bertindak sebagai trustee bagi lingkungan hidup dan generasi mendatang 
merefleksikan pergeseran paradigma fundamental dalam teori kedaulatan 
modern. Negara tidak lagi dipahami semata-mata sebagai pemegang 
kekuasaan tertinggi atas wilayah dan sumber daya alam, melainkan sebagai 
pengelola amanah publik yang dibatasi oleh tujuan-tujuan keberlanjutan 
dan keadilan ekologis. Seperti pernah ditunjukkan Edith Brown Weiss, 
kekuasaan negara atas alam harus bersifat fiduciary, yakni kekuasaan yang 
melekat bersama kewajiban untuk menjaga, melindungi, dan mewariskan 
lingkungan hidup dalam kondisi yang layak kepada generasi mendatang. 
Dalam bukunya, In Fairness to Future Generations, Weiss mengatakan “Each 
generation receives a natural and cultural endowment from previous 
generations and holds it in trust for future generations.” (Weiss 1989).

Selain itu, konsep trusteeship dalam hukum konstitusi lingkungan, 
seperti digagas oleh Joseph L. Sax, berangkat dari kritik filosofis terhadap 
model negara pembangunan (developmental state) yang menempatkan 
eksploitasi sumber daya alam sebagai instrumen utama pertumbuhan 
ekonomi (Joseph L. Sax 1970). Model tersebut pada akhirnya terbukti 
menghasilkan eksternalitas ekologis yang serius, sebab kekuasaan negara 
tidak dibatasi oleh pertimbangan ekologis jangka panjang. Di tengah 
krisis itu, Green Constitution kemudian hadir sebagai koreksi normatif 
dengan menegaskan bahwa lingkungan hidup bukan objek kedaulatan 
absolut negara belaka, tetapi subjek kepentingan konstitusional yang harus 
dilindungi melalui mekanisme hukum tertinggi. 

Dalam konteks ini, kewajiban trustee mengandung setidaknya tiga 
dimensi utama. Pertama, dimensi pembatasan kekuasaan (limitation of 
power). Negara tidak memiliki diskresi penuh untuk mengeksploitasi 
sumber daya alam demi kepentingan ekonomi jangka pendek, karena 
setiap kebijakan yang berdampak pada lingkungan harus diuji berdasarkan 
prinsip keberlanjutan, kehati-hatian, dan keadilan antar-generasi (Joseph L. 
Sax 1970).

Kedua, dimensi akuntabilitas konstitusional. Sebagai trustee, negara 



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari 
Landasan Normatif Green Constitution dalam Islam151
wajib mempertanggungjawabkan kebijakan lingkungannya kepada publik 
dan, dalam batas tertentu, kepada generasi yang belum lahir (Mary Christina 
Wood 2014). Prinsip ini membuka ruang bagi mekanisme pengujian 
konstitusional terhadap kebijakan negara yang mengabaikan perlindungan 
lingkungan, baik melalui pengadilan konstitusi, pengadilan lingkungan, 
maupun mekanisme hak konstitusional warga negara.

Ketiga, dimensi rasionalitas jangka panjang (long-term rationality) 
yang menuntut pengambilan keputusan ekologis berbasis keadilan 
antargenerasi (Weiss 1989). Green Constitution menolak rasionalitas hukum 
yang semata-mata berorientasi pada efisiensi ekonomi dan keuntungan 
sesaat. Sebaliknya, ia menuntut negara untuk mengadopsi rasionalitas 
kehati-hatian dan keberlanjutan, yang mempertimbangkan dampak 
kebijakan lintas waktu dan lintas generasi. Jika dikaitkan dengan QS. 
al-Baqarah [2]: 30, konsep trusteeship negara dalam Green Constitution 
menemukan resonansi epistemologisnya. Sebagaimana manusia sebagai 
khalifah diposisikan bukan sebagai pemilik absolut bumi, melainkan 
sebagai pemikul amanah yang berisiko menimbulkan fasād, demikian pula 
negara modern diposisikan sebagai subjek kekuasaan yang harus dibatasi 
oleh tanggung jawab ekologis.

Ayat selanjutnya adalah QS. Hūd [11]: 61

يْرُهُ هُوَ
َ
هٍ غ

َ
إِل مْ مِنْ 

ُ
ك

َ
ل َ مَا  َّ

وْمِ اعْبُدُوا الل
َ
 يَا ق

َ
ال

َ
خَاهُمْ صَالِحًا ق

َ
مُودَ أ

َ
ى ث

َ
 وَإِل

يبٌ جِ
ُ

رِيبٌ م
َ
ق ي  ِ

رَبّ  
َّ

إِن يْهِ 
َ
إِل تُوبُوا  مَّ 

ُ
ث اسْتَغْفِرُوهُ 

َ
ف فِيهَا  مْ 

ُ
وَاسْتَعْمَركَ رْضِ 

َ
أ

ْ
ال مِنَ  مْ 

ُ
ك

َ
شَأ

ْ
ن
َ
أ

“Dan kepada kaum Ṡamūd (Kami utus) saudara mereka, Salih. Dia berkata, 
“Wahai kaumuku! Sembahlah Allah, tidak ada bagimu tuhan (yang berhak 
disembah) selain Dia. Dia telah menciptakanmu dari bumi (tanah) dan 
menjadikanmu sebagai pemakmurnya, karena itu memohonlah ampunan 
kepada-Nya, kemudian bertaubatlah kepada-Nya. Sesungguhnya Tuhanku 
sangat dekat (rahmat-Nya) dan memperkenankan (doa hamba-Nya).”

QS. Hūd [11]: 61 menegaskan mandat antropologis manusia melalui 
konsep isti‘mār, yakni tugas memakmurkan bumi sehingga ayat ini 
sering dijadikan dasar teologis pembangunan. Namun, dalam realitas 
pertambangan dan eksploitasi hutan, isti‘mār sering direduksi menjadi 
pertumbuhan ekonomi belaka. Tafsir linguistik menunjukkan bahwa 
pemakmuran seharusnya mengandaikan keberlangsungan sehingga ketika 
aktivitas tambang meninggalkan lubang-lubang terbuka, mencemari 
sungai, dan merusak hutan, bertentangan langsung dengan makna isti‘mār. 

Dalam struktur wacana al-Qur’an, ayat tersebut harus dibaca 
berdampingan dengan ayat-ayat historis yang merekam kegagalan umat 
manusia dalam menjalankan mandat tersebut. Salah satu teks kunci dalam 
hal ini adalah QS. al-Fajr [89]: 7–9 yang menarasikan kaum ‘Ād dan Ṡ� amūd 
sebagai komunitas dengan kemampuan arsitektur dan rekayasa alam tinggi, 
tetapi berujung pada kehancuran akibat ṭughyān. Secara tekstual, QS. al-
Fajr [89]: 9 menggunakan ungkapan ِوَاد

ْ
بِال رَ 

ْ
خ  yang menggambarkan جَابُوا الصَّ



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 139-162 152

aktivitas kaum Ṡ� amūd dalam memotong dan memahat batu-batu besar di 
lembah. Tafsir klasik menjelaskan frasa ini sebagai bentuk kemampuan 
teknis manusia dalam mengolah alam keras untuk kepentingan peradaban. 
Hanya saja, al-Qur’an tidak berhenti pada pengakuan atas kemampuan 
tersebut. Al-Qur’an kemudian menempatkannya dalam bingkai kritik, 
karena kemampuan itu tidak disertai dengan kepatuhan etis dan profetik. 
Dalam konteks ini, penting ditegaskan secara metodologis bahwa al-
Qur’an tidak sedang menyajikan laporan sejarah teknis tentang aktivitas 
pertambangan dalam pengertian modern. Oleh karena itu, menyatakan 
bahwa kaum Ṡ� amūd “telah melakukan pertambangan” merupakan klaim 
historis yang tidak dapat diverifikasi dan tidak diperlukan secara akademik. 
Akan tetapi, secara hermeneutik, ayat tersebut merepresentasikan pola 
relasi manusia dengan alam yang bekerja secara agresif dan melampaui 
batas, yakni relasi yang ditandai oleh penetrasi terhadap struktur alam, 
dominasi teknologi, dan pengabaian dimensi moral. 

Di sinilah letak analogi dengan praktik eksploitasi alam modern, 
khususnya pertambangan dan deforestasi, menjadi sahih secara tafsir. 
Aktivitas melubangi gunung, merombak bentang alam, dan mengeksploitasi 
sumber daya secara masif hari ini menunjukkan pola relasi yang secara 
etis mirip dengan apa yang dikritik al-Qur’an melalui kisah kaum Ṡamūd, 
tentang bagaimana cara manusia memposisikan dirinya terhadap alam.

Konsep kunci yang menghubungkan mandat isti‘mār (QS. Hūd [11]: 
61) dengan kehancuran kaum terdahulu (QS. al-Fajr [89]: 7–9) adalah 
ṭughyān. Ibn Asyur dalam tafsirnya memaknai ṭughyān sebagai intensifikasi 
pembangkangan dan kezaliman, yakni kondisi ketika manusia melampaui 
batas yang seharusnya membatasi relasinya dengan sesama dan dengan 
alam (Al-Tunisi 1984). Dalam Lisan al-‘Arab, Ibn Manzur mendefinisikan 
bahwa Tughyān adalah setiap sesuatu yang melampaui batas dalam 
kemaksiatan (Mandhur 2013). Penjelasan tafsir dan bahasa ini menegaskan 
bahwa ṭughyān akhirnya menjadi sindrom psiko-sosial yang menular, 
hingga melahirkan kerusakan kolektif (fa akṡarū fīhā al-fasād).

Al-Qur’an menegaskan bahwa ṭughyān yang terjadi dalam satu 
wilayah akan berdampak pada wilayah lain, karena kerusakan sebagian 
akan berujung pada kerusakan keseluruhan. Logika ini sangat relevan 
dalam konteks ekologis kontemporer. Deforestasi di satu kawasan hulu, 
misalnya, akan berdampak langsung pada banjir bandang, sedimentasi 
sungai, dan kerusakan pemukiman di wilayah hilir. Melalui pembacaan 
hermeneutik semacam ini, kisah kaum Ṡamūd dapat ditempatkan sebagai 
tipologi sejarah yang terus berulang meski dalam bentuk dan lokus 
yang baru. Ketika eksploitasi sumber daya alam dilegalkan atas nama 
pembangunan, maka ṭughyān historis menjelma menjadi ṭughyān struktural. 
Inilah yang kemudian melahirkan fasād fī al-arḍ dalam skala yang lebih luas 
dan kompleks. Dengan demikian, perlindungan lingkungan hidup harus 
diwujudkan melalui instrumen hukum untuk mencegah pengulangan 
tragedi ekologis yang telah diperingatkan al-Qur’an sejak awal.



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari 
Landasan Normatif Green Constitution dalam Islam153
3.	 Ayat-ayat Etis-Normatif

Ketiga, ayat-ayat normatif-larangan ekologis, yakni ayat-ayat yang 
secara eksplisit mengutuk tindakan perusakan (fasād fī al-arḍ), pemborosan 
(isrāf), dan pelampauan batas dalam pemanfaatan alam. Dalam kajian tafsir 
ekoteologi, ayat-ayat ini sering dipahami sebagai seruan moral individual. 
Namun, melalui pendekatan tematik yang lebih sistematis, ayat-ayat 
larangan ekologis dapat dibaca sebagai prinsip normatif universal yang 
memiliki daya regulatif. Dalam konteks green constitution, ayat-ayat ini 
menyediakan rasionalitas etik-juridis bagi lahirnya norma hukum yang 
membatasi eksploitasi lingkungan, bukan sekadar mengimbau kesadaran 
moral warga negara. Perspektif ini memiliki relevansi langsung dengan 
perkembangan hukum lingkungan modern yang mulai mengakui 
kepentingan ekologis sebagai bagian dari kepentingan hukum. 

Ayat pertama yang sering digunakan dalam upaya menyorot persoalan 
ekologi yang berbasis pada etis-normatif adalah QS. al-A‘rāf [7]: 31:

إِنَّهُ لا وا 
ُ
سْرِف

ُ
ت وا وَاشْرَبُوا وَلا 

ُ
ل
ُ
ِ مَسْجِدٍ وَك

ّ
ل

ُ
مْ عِنْدَ ك

ُ
تَك

َ
زِين وا 

ُ
بَنِي آدَمَ خُذ  يا 

مُسْرِفِينَ
ْ
ال بُّ  حِ

ُ
ي

“Wahai anak cucu adam! Pakailah pakaian kamu yang bagus setiap 
(memasuki) masjid, makan dan minumlah, tetapi jangan berlebihan. 
Sungguh, Allah tidak menyukai orang-orang yang berlebih-lebihan.”

Ayat QS. al-A‘rāf [7]: 31 memuat kerangka etis yang sangat fundamental 
dalam menghadapi problem masyarakat konsumtif modern. Seruan “yā banī 
Ādam” menunjukkan bahwa pesan ayat ini bersifat universal, tidak terbatas 
pada komunitas beriman tertentu. Dalam konteks ini, konsumsi, yang 
dalam masyarakat modern kerap dipahami sebagai ekspresi kebebasan 
individual, direposisi oleh al-Qur’an sebagai tindakan bermoral yang 
tunduk pada batasan normatif. Struktur ayat ini memperlihatkan prinsip 
keseimbangan antara pengakuan atas kebutuhan manusia dan pembatasan 
atas kecenderungan eksesif. Perintah “kulū wa’syrabū” menegaskan legitimasi 
pemanfaatan sumber daya alam untuk menopang kehidupan. 

Namun legitimasi tersebut secara langsung diikat oleh larangan “wa 
lā tusrifū”, yang menandai bahwa konsumsi dalam Islam dibingkai oleh 
etika kecukupan (kifāyah). Hal ini berbeda sama sekali dengan sistem 
ekonomi industri modern yang menjalankan mekanisme produksi berlebih 
(overproduction) dan konsumsi eksesif (overconsumption) sehingga logika 
ekonomi tidak digerakkan semata oleh kebutuhan konsumsi (need-based 
consumption). Produksi dalam model ekonomi hari ini bisa dikatakan 
dijalankan untuk memenuhi kebutuhan baru yang secara fungsional sama, 
tetapi berbeda secara desain, kemasan, atau citra simbolik (Herbert Marcuse 
2000). 

Akibatnya, pola ini melahirkan apa yang disebut sebagai diferensiasi 
semu, yakni perbedaan artifisial yang bertujuan mempercepat siklus konsumsi 



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 139-162 154
dan memperpendek usia guna barang (Baudrillard 1998). Dalam perspektif 
QS. al-A‘rāf [7]: 31, logika produksi semacam ini merepresentasikan bentuk 
isrāf yang bersifat kontraproduktif. 

Konsekuensi dari sistem ini adalah penumpukan material dalam skala 
masif: limbah industri, sampah plastik, produk sekali pakai, serta barang-
barang yang kehilangan nilai guna sebelum habis masa pakainya. Alam 
kemudian menjadi korban dari rasionalitas ekonomi jangka pendek, karena 
ia dipaksa menanggung beban eksternal (ecological externalities) yang tidak 
diperhitungkan dalam kalkulasi keuntungan. Secara hermeneutik, perintah 
“kulū wa’syrabū” dalam ayat tersebut mengakui legitimasi pemanfaatan 
sumber daya alam. 

Namun pengakuan ini menjadi tidak sah ketika dilepaskan dari 
prinsip lā tusrifū. Sistem ekonomi industri yang memproduksi variasi 
tanpa kebutuhan nyata pada hakikatnya memutus relasi antara konsumsi 
dan kebutuhan riil, dan menggantinya dengan konsumsi berbasis hasrat 
yang direkayasa. Kritik etis ini tentu memiliki implikasi normatif yang 
jelas dan karenanya negara tidak cukup hanya mendorong inovasi dan 
pertumbuhan ekonomi saja. Prinsip lā tusrifū yang ditekankan al-Qur’an 
dapat menjadi instrumen dasar etik bagi kebijakan-kebijakan hukum yang 
membatasi produksi berlebih, mendorong desain produk berumur panjang, 
serta menginternalisasi biaya ekologis ke dalam sistem ekonomi. Dengan 
demikian, pembatasan terhadap produksi dan konsumsi merupakan upaya 
konstitusional untuk meluruskan arah rasionalitas industri agar selaras 
dengan keberlanjutan alam.

Ayat selanjutnya adalah QS. al-Baqarah [2]: 205:

وَهُوَ بِهِ 
ْ
ل
َ
ق فِي  مَا  ى 

َ
عَل  َ َّ

وَيُشْهِدُ الل نْيَا  الدُّ حَيَاةِ 
ْ
فِي ال هُ 

ُ
وْل

َ
ق يُعْجِبُكَ  مَنْ   وَمِنَ النَّاسِ 

ُ َّ
 وَالل

َ
سْل

َّ
حرَْثَ وَالن

ْ
وَيُهْلِكَ ال سِدَ فِيهَا 

ْ
لِيُف رْضِ 

َ
أ

ْ
ال فِي  ى سَعَى 

َّ
تَوَل وَإِذَا  صَامِ ٢٠٤  خِ

ْ
دُّ ال

َ
ل
َ
 أ

سَادَ ٢
َ
ف

ْ
ال بُّ  حِ

ُ
ا ي

َ
ل

“ Dan di antara manusia ada pembicaraannya tentang kehidupan dunia 
mengagumkan engkau (Muhammad), dan dia bersaksi kepada Allah 
mengenai isi hatinya, padahal dia adalah penentang yang paling keras. Dan 
apabila dia berpaling (dari engkau), dia berusaha untuk berbuat kerusakan 
di bumi, serta merusak tanaman-tanaman dan ternak, sedang Allah tidak 
menyukai kerusakan.”

QS. al-Baqarah [2]: 204–205 menampilkan lapisan makna yang sangat 
kaya melalui kata  ى

َّ
تَوَل  Beberapa mufassir memahami kata tersebut .وَإِذَا 

dalam dua horizon makna: pertama, berpaling secara personal; kedua, 
memegang kekuasaan secara struktural. Dua makna ini saling melengkapi dan 
membuka jalan bagi pembacaan Qur’ani yang relevan dengan kritik sistem 
ekonomi dan politik modern. Sebelum melakukan pembacaan kontekstual, 
asbabun nuzul ayat ini perlu dikemukakan terlebih dahulu. Dalam riwayat 
Al-Kalbī, Muqātil, dan ‘Aṭā’ disebutkan bahwa ayat ini turun berkenaan 



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari 
Landasan Normatif Green Constitution dalam Islam155
dengan seorang yang beenama al-Akhnas bin Shurayq al-Thaqafī, sekutu 
Bani Zuhrah. Nama aslinya adalah Ubayy. Ia dinamai al-Akhnas karena ia 
mundur (khanasa) pada Perang Badar bersama tiga ratus orang dari Bani 
Zuhrah dan tidak ikut memerangi Rasulullah.

Ia adalah seorang yang manis tutur katanya dan elok penampilannya. 
Ia sering datang menemui Rasulullah, duduk bersama beliau, dan 
menampakkan keislaman di hadapan beliau. Ia berkata, “Sesungguhnya aku 
benar-benar mencintaimu,” dan ia bersumpah dengan nama Allah atas hal itu, 
padahal ia adalah seorang munafik. Karena itu Rasulullah mendekatkannya 
dalam majelisnya, maka turunlah firman Allah tersebut. 

Tafsir al-Ḍaḥḥāk dan Mujāhid, sebagaimana dikutip oleh al-Baghawi, 
membawa makna tawallā ke tingkat yang lebih struktural: “idha malaka 
al-amr wa ṣāra wāliyan”, yakni ketika seseorang memegang kekuasaan 
dan menjadi penguasa. Di sini, tawallā tidak lagi sekadar berpaling secara 
personal, tetapi menguasai mekanisme keputusan otoritas dan sumber 
daya. Mujāhid menegaskan bahwa ketika kekuasaan berada di tangan sosok 
yang retorikanya memikat tetapi batinnya rusak, maka yang terjadi adalah 
‘amal bil-‘udwān wa al-ẓulm, praktik kekuasaan yang agresif dan zalim, yang 
berujung pada kehancuran (Al-Baghawi 1997).

Perpindahan makna ini sangat signifikan. Al-Qur’an tidak berhenti 
pada kritik moral individual, ia bergerak menuju kritik sistemik atas 
kekuasaan. Jika kerangka tafsir ini dibawa ke konteks modern, maka tawallā 
dapat dibaca sebagai momen ketika aktor ekonomi dan politik memperoleh 
kendali struktural atas sistem produksi, distribusi, dan eksploitasi sumber 
daya alam. Dalam masyarakat industri kontemporer, aktor-aktor ini sering 
tampil dengan bahasa yang sangat mirip dengan gambaran QS. al-Baqarah 
[2]: 204 yakni dengan narasi pembangunan, inovasi, pertumbuhan, dan 
kesejahteraan yang yu‘jibuka qawluhu fi al-ḥayāt al-dunyā. Retorika tersebut 
terdengar rasional, saintifik, dan pro-kemaslahatan. Namun, sebagaimana 
al-Akhnas, ketika retorika itu diterjemahkan ke dalam praksis struktural, 
yang terjadi justru sa‘ya fi al-arḍ li-yufsida fīhā: eksploitasi sumber daya 
secara masif, perusakan ekosistem, dan ancaman terhadap keberlanjutan 
generasi.

Oleh karena itu, dalam kerangka green constitution, ayat ini 
memberikan dasar normatif yang sangat kuat untuk memahami bahwa 
kekuasaan, baik politik maupun ekonomi, harus dibatasi oleh akuntabilitas 
ekologis. Tafsir tawallā sebagai kekuasaan struktural menegaskan bahwa 
negara dan sistem ekonomi tidak boleh hanya dinilai dari keindahan narasi 
kesejahteraan, tetapi dari dampak riilnya terhadap al-ḥarth wa al-nasl. 
Ketika kekuasaan gagal menjaga keduanya, maka ia telah masuk ke dalam 
kategori fasād yang secara etis-normatif ditolak oleh al-Qur’an.



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 139-162 156

Dimensi 
Tafsir 
Qur’ani

Konsep 
Kunci Tafsir

Makna 
Epistemik 
(Rasionalitas)

Prinsip Green 
Constitution 
yang Dibangun

Implikasi Hukum 
Konstitusional

Kosmologis Mīzān (QS. 
55:7–9)

Alam memiliki 
keteraturan 
objektif dan 
keseimbangan 
internal

Prinsip 
keberlanjutan 
(sustainability)

Pembatasan 
eksploitasi SDA; 
uji konstitusional 
kebijakan 
yang merusak 
keseimbangan 
ekologis

Lā tafāwut 
(QS. 67:3–4)

Ketimpangan 
ekologis bukan 
kodrat alam, 
tetapi akibat 
intervensi 
manusia

Prinsip 
kehati-hatian 
(precautionary 
principle)

Negara wajib 
mencegah risiko 
ekologis meskipun 
belum ada kepastian 
ilmiah

Tujuan 
penciptaan 
(QS. 21:16)

Alam tidak 
diciptakan 
tanpa tujuan 
utilitarian

Penolakan 
reduksionisme 
ekonomi

SDA bukan 
semata komoditas; 
legitimasi 
pembatasan pasar

Historis–
Antropologis

Fasād bimā 
kasabat aydī 
al-nās (QS. 
30:41)

Kerusakan 
ekologis 
bersifat kausal-
historis

Prinsip tanggung 
jawab (liability)

Negara & korporasi 
dapat dimintai 
pertanggungjawaban 
konstitusional

Khalīfah 
(QS. 2:30)

Kekuasaan 
manusia 
bersifat 
mandat, bukan 
kepemilikan 
absolut

Public trust 
doctrine

Negara sebagai 
trustee lingkungan 
hidup

Isti‘mār (QS. 
11:61)

Pembangunan 
harus 
bermakna 
keberlanjutan

Pembangunan 
berkelanjutan

Kritik konstitusional 
terhadap 
pembangunan 
destruktif

Etis–
Normatif

Lā tusrifū 
(QS. 7:31)

Konsumsi dan 
produksi harus 
dibatasi secara 
rasional

Rasionalitas 
ekologis hukum

Legitimasi 
pembatasan 
overproduction & 
overconsumption

Fasād fī 
al-arḍ (QS. 
2:205)

Kekuasaan 
tanpa batas 
melahirkan 
kerusakan 
sistemik

Akuntabilitas 
kekuasaan

Pembatasan diskresi 
negara dan aktor 
ekonomi

Tawallā (QS. 
2:204–205)

Kritik terhadap 
kekuasaan 
struktural 
berbalut 
retorika

Prinsip kontrol 
konstitusional

Pengujian kebijakan 
berbasis dampak 
ekologis

Historis–
Tipologis

Ṭughyān (QS. 
89:7–9)

Eksploitasi 
ekstrem 
berujung 
kehancuran 
peradaban

Keadilan 
ekologis

Pencegahan tragedi 
ekologis berulang



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari 
Landasan Normatif Green Constitution dalam Islam157

Lintas 
Generasi

Konsekuensi 
sejarah fasād

Dampak 
ekologis 
bersifat jangka 
panjang

Intergenerational 
justice

Kewajiban negara 
melindungi generasi 
mendatang

Tafsir Ekologis dan Konstruksi Rasionalitas Green Constitution
Sebagaimana ditunjukkan pada dimensi kosmologis dalam tabel di 

atas, konsep mīzān, ketiadaan tafāwut, dan tujuan penciptaan membangun 
pemahaman bahwa alam memiliki keteraturan dan keseimbangan, suatu 
pandangan yang dalam prinsip-prinsip hukum lingkungan berkelindan 
dengan ekosentrisme dan pengakuan lingkungan sebagai kepentingan 
konstitusional (Kotzé 2016). Rasionalitas ini sejalan dengan prinsip 
keberlanjutan dan kehati-hatian, khususnya sebagaimana dirumuskan 
dalam Prinsip 4 dan 15 Deklarasi Rio 1992 (Sands et al. 2018; UN 2018). 

Pada dimensi historis–antropologis, tafsir atas konsep fasād bimā 
kasabat aydī al-nās dan khalīfah menegaskan bahwa kerusakan lingkungan 
bersifat kausal dan struktural, bukan fenomena alamiah, sebuah asumsi yang 
juga menjadi dasar prinsip state responsibility (Kotzé 2012). Rasionalitas ini 
berkelindan dengan prinsip liabilitas dan kepercayaan public, yang mana 
negara diposisikan sebagai trustee lingkungan hidup. Prinsip tersebut 
sejalan dengan Deklarasi Rio Prinsip 2 dan 13 (UN 2018), yang menegaskan 
kewajiban negara untuk memastikan aktivitas dalam yurisdiksinya tidak 
menimbulkan kerusakan lingkungan serta menyediakan mekanisme 
tanggung jawab dan pemulihan. 

Dimensi etis–normatif, sebagaimana dirumuskan dalam tabel melalui 
konsep lā tusrifū, fasād fī al-arḍ, dan tawallā, menyediakan kritik terhadap 
rasionalitas kekuasaan dan pembangunan yang eksesif, suatu kritik yang 
diarahkan pada rasionalitas instrumental dan dominasi kepentingan 
ekonomi atas perlindungan ekologis (Bosselmann 2016a; Collins 2021). 
Kritik ini beresonansi dengan prinsip pembatasan diskresi negara, polluter 
pays principle (UN 2018), dan kebutuhan untuk menilai kebijakan publik 
berdasarkan dampak ekologis, bukan semata pertimbangan ekonomi 
(Sands et al. 2018). 

Lebih lanjut, dimensi historis–tipologis dan lintas generasi dalam 
tabel menegaskan bahwa kerusakan ekologis memiliki konsekuensi jangka 
panjang dan lintas generasi, suatu asumsi yang telah lama diartikulasikan 
dalam teori keadilan antar-generasi dalam hukum lingkungan internasional 
(Weiss 1989). Rasionalitas ini sejalan dengan prinsip keadilan antar-generasi 
(intergenerational justice) yang menjadi elemen penting Green Constitution 
dan semakin diakui dalam diskursus hukum lingkungan internasional dan 
konstitusional. Prinsip ini juga relevan dengan kewajiban negara untuk 
menjamin kualitas hidup yang layak dan berkelanjutan bagi generasi 
sekarang dan mendatang.



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 139-162 158
Relevansi Etika Ekologis Qur’ani dalam Transformasi Hukum Lingkungan 
Nasional

Selama ini, hukum lingkungan nasional cenderung beroperasi 
dalam kerangka teknokratis-administratif serta masih terperangkap 
dalam paradigma antroposentris yang legalistik. Akibatnya, perlindungan 
lingkungan sering dipahami semata sebagai persoalan kepatuhan normatif, 
bukan sebagai tanggung jawab moral kolektif. Dalam konteks tersebut, etika 
ekologis Qur’ani menawarkan kerangka alternatif yang mampu mendorong 
transformasi paradigma hukum lingkungan melalui tiga dimensi utama.

Pertama, penguatan legitimasi sosiokultural hukum lingkungan. 
Mengingat mayoritas penduduk Indonesia beragama Islam, penggunaan 
argumentasi teologis yang berakar pada konsep mīzān (keseimbangan 
kosmik) dan khalīfah (amanah manusia atas alam) berpotensi meningkatkan 
efektivitas implementasi hukum melalui internalisasi nilai-nilai religius. 
Pembaruan hukum yang semata-mata bertumpu pada mekanisme 
pemaksaan negara (state coercion) kerap menghadapi keterbatasan pada 
level praksis sosial apabila tidak disertai kesadaran etis yang hidup dan 
dihayati oleh masyarakat.

Kedua, rekonstruksi konsep tanggung jawab negara dalam pengelolaan 
lingkungan hidup. Prinsip istikhlāf menyediakan landasan moral bagi 
penguatan doktrin state responsibility dalam hukum lingkungan. Dalam 
perspektif ini, negara tidak semata diposisikan sebagai pemegang kedaulatan 
atas sumber daya alam, melainkan sebagai pemegang mandat (trustee) yang 
berkewajiban menjaga keberlanjutan ekosistem demi kepentingan generasi 
kini dan mendatang. Konsepsi tersebut memiliki koherensi normatif dengan 
prinsip keadilan antargenerasi (intergenerational justice) yang menjadi 
pilar utama Green Constitution modern.

Ketiga, koreksi kritis terhadap paradigma pembangunanistik 
yang dominan. Landasan etik Islam melalui konsep isti‘mār—yakni 
pembangunan yang berorientasi pada pemakmuran dan keberlanjutan—
memberikan batas moral terhadap praktik pembangunan ekonomi yang 
bersifat eksploitatif dan destruktif. Relevansinya dalam konteks Indonesia 
terletak pada perlunya menguji kebijakan ekonomi dan pembangunan 
berdasarkan standar “kemakmuran ekologis”, sehingga pembangunan tidak 
direduksi semata-mata pada indikator pertumbuhan ekonomi, tetapi juga 
mempertimbangkan daya dukung lingkungan serta pencegahan terhadap 
kerusakan (fasād).

Dengan demikian, integrasi etika Qur’ani ke dalam kerangka Green 
Constitution tidak dapat dipahami sebagai upaya sakralisasi hukum positif. 
Sebaliknya, langkah ini juga merupakan pendekatan metodologis untuk 
membangun rasionalitas hukum lingkungan yang lebih komprehensif, 
berkeadilan, dan berakar kuat pada pandangan dunia serta nilai-nilai etis 
yang hidup dalam masyarakat Indonesia.



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari 
Landasan Normatif Green Constitution dalam Islam159
KESIMPULAN
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis tafsir tematik ayat-ayat ekologis 
Al-Qur’an sebagai ikhtiar konseptual dalam membangun rasionalitas 
Green Constitution. Hasil kajian menunjukkan bahwa Al-Qur’an memuat 
seperangkat prinsip ekologis yang koheren dan sistematis, seperti konsep 
mīzān (keseimbangan kosmik), khalīfah (amanah manusia atas bumi), 
fasād (kerusakan ekologis akibat tindakan manusia), isti‘mār (pemakmuran 
yang berorientasi keberlanjutan), serta larangan isrāf (ekses produksi dan 
konsumsi). Prinsip-prinsip tersebut mengandung asumsi epistemologis 
yang dapat direkonstruksi menjadi rasionalitas hukum ekologis. Temuan 
ini menegaskan bahwa tafsir tematik ayat-ayat ekologis tidak berhenti pada 
dimensi etika individual, tetapi memiliki potensi normatif untuk menopang 
pembentukan kebijakan publik dan hukum konstitusional lingkungan. Nilai-
nilai Qur’ani tersebut sejalan dengan prinsip utama Green Constitution, seperti 
keberlanjutan, kehati-hatian, keadilan ekologis, tanggung jawab negara, dan 
keadilan antar-generasi. Dengan demikian, integrasi tafsir Al-Qur’an ke dalam 
wacana konstitusi hijau memperkaya legitimasi hukum lingkungan tidak hanya 
secara yuridis, tetapi juga secara moral dan filosofis. Implikasi penelitian 
ini menunjukkan bahwa pembangunan hukum lingkungan di Indonesia 
akan lebih kontekstual dan berterima secara sosial apabila berakar pada 
pandangan dunia religius masyarakat. Oleh karena itu, penelitian lanjutan 
perlu mengembangkan kajian ini ke arah analisis implementatif, baik melalui 
studi perbandingan konstitusi hijau negara lain maupun telaah terhadap 
praktik peradilan dan kebijakan publik berbasis nilai-nilai ekologis Al-Qur’an. 
Sebagaimana peringatan Al-Qur’an tentang larangan fasād fī al-arḍ, pertanyaan 
mendasarnya adalah: mampukah konstitusi modern menjaga amanah ekologis 
demi keberlangsungan generasi yang akan datang?

DAFTAR PUSTAKA
A. Khalid. 2002. Thematic interpretation of Qur’anic verses on the 

environment. Journal of Islamic Studies 13 (2).
Al-Baghawi. 1997. Ma’alim al-Tanzil fi Tafsir al-Qur’an. Beirut: Dar al-Tayyibah 

li al-Nasyr wa al-Tauzi’.
Al-Razi, Fakhruddin. 2000. Mafatih al-Ghaib. Cet. III. Beirut: Dar Ihya’ al-

Turas al-’Araby.
Al-Thabary, Muhammad Ibn Jarir. 2000. Jami’ al-Bayan fi al-Takwil al-Qur’an. 

Cet. 1. Mu’assasah al-Risalah.
Al-Tunisi, Ibn ’Asyur. 1984. al-Tahrir wa al-Tanwir. Tunis: Dar al-Tunisiyah.
Arrsa, R. C., E. B. Setiawan, A. T. Habib, A. Rahman, I. S. Syafi Pradana, 

dan M. N. Rizaldi. 2025. “Jaminan hak konstitusional berdasarkan 
konsep Green Constitution: Perbandingan Konstitusi Indonesia 
dan Ekuador.” Jurnal Kajian Konstitusi 4 (1): 25–48. https://doi.org/
https://doi.org/10.19184/j.kk.v4i1.39842.



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 139-162 160
Asshiddiqie, Jimly. 2009. Green Constitution : Nuansa Hijau Undang-Undang 

Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945. Jakarta: Rajawali Press.
Ayatullah, Hasan, Aldomi Putra, dan Nurbaiti. 2024. “Environmental 

Conservation Principles in The Qur’an.” Jurnal Ilmiah Mahasiswa 
Raushan Fikr 13 (1): 65–77. https://doi.org/10.24090/jimrf.v13i1.11259.

Baudrillard, Jean. 1998. The Consumer Society: Myths and Structures. 1 
Oliver’s Yard, 55 City Road London EC1Y 1SP: SAGE Publications 
Ltd. https://doi.org/10.4135/9781526401502.

BMKG. 2025. “2025: Tahun Terpanas Kedua dalam Sejarah dan Dampaknya 
bagi Indonesia serta Sulawesi Tengah.” BMKG: Badan Meteologi, 
Klimatologi dan Geofisika. 2025. https://gaw-bariri.bmkg.go.id/
index.php/karya-tulis-dan-artikel/artikel/364-2025-tahun-terpanas-
kedua-dalam-sejarah-dan-dampaknya-bagi- indonesia-serta-
sulawesi-tengah.

Bosselmann, Klaus. 2016a. The Principle of Sustainability: Transforming Law 
and Governance. Routledge.

———. 2016b. The Principle of Sustainability. London: Routledge. https://
doi.org/10.4324/9781315553955.

Collins, Lynda. 2021. The Ecological Constitution. Milton Park, Abingdon, 
Oxon; New York, NY: Routledge, 2021. | Series: Routledge focus 
on environment and sustainability: Routledge. https://doi.
org/10.4324/9780429277320.

FAKHRUDDIN, YUDHA AHMADA ARIF. 2024. “PELESTARIAN 
LINGKUNGAN DALAM FILOSOFI MEMAYU HAYUNING 
BAWANA: RELEVANSINYA DENGAN KESADARAN DEEP 
ECOLOGY.” UIN Sayyid Ali Rahmatullah.

Fazlurrahman. 1982. Islam and Modernity: Transformation of Intellectual 
Tradition. Chicago: The University of Chicago Press.

GWF. 2024. “Indonesia Deforestation Rates & Statistics.” Global Forrest 
Watch. 2024. https://www.globalforestwatch.org/dashboards/
country/IDN/?lang=id.

Habermas, Jürgen. 2006. The Theory of Communicative Action. Vol. 1. 
Cambridge: Blackwell Publishing Ltd.

Herbert Marcuse. 2000. One-Dimensional Man: Studies in the Ideology of 
Advanced Industrial Society. Terj. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.

Istiadji, Agustinus Djoko, Gagoek Hardiman, dan Prasasto Satwiko. 2024. 
“Uncovering Holistic Contemporary Paradigms and Hamemayu 
Hayuning Bawana to Realise Sustainable Development Goals.” 
Journal of Lifestyle and SDGs Review 5 (1): e02293. https://doi.
org/10.47172/2965-730X.SDGsReview.v5.n01.pe02293.

Joseph L. Sax. 1970. “The Public Trust Doctrine in Natural Resource Law: 
Effective Judicial Intervention.” Michigan Law Review 68 (3).

Kamali, Mohammad Hashim. 2003. Principles of Islamic Jurisprudence. 
Cambridge: Islamic Texts Society.



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari 
Landasan Normatif Green Constitution dalam Islam161
Katsir, Ibn. 2000. Tafsir al-Qur’an al-’Adhim. Cet. II. Dar Thayyibah li al-Nasyr 

wa al-Tawzi’.
Kotzé, Louis J. 2012. “Arguing Global Environmental Constitutionalism.” 

Transnational Environmental Law 1 (1): 199–233. https://doi.
org/10.1017/S2047102511000094.

Kotzé, Louis J. 2016. Global Environmental Constitutionalism in the 
Anthropocene. Oxford: Hart Publishing.

M. Izzi Dien. 2000. “The environmental ethics in the Qur’an.” American 
Journal of Islamic Social Sciences 17 (3).

Mandhur, Ibn. 2013. Lisan al-’Arab. Kairo: Dar al-Hadis.
Mary Christina Wood. 2014. Nature’s Trust: Environmental Law for a New 

Ecological Age. Cambridge: Cambridge University Press.
Morato Leite, José Rubens, dan Patryck de Araujo Ayala. 2019. “Global 

environmental constitutionalism as a constitutionalism of the Earth.” 
In Research Handbook on Global Climate Constitutionalism. Edward 
Elgar Publishing. https://doi.org/10.4337/9781788115810.00011.

Muhammad, Alfet Robi’ Nur, dan Syaifudin. 2025. “Maqasidic Exegesis and 
the Global Environmental Crisis: A Study of Ecological Verses in the 
Qur’an.” Samawat: Journal of Hadith and Qur’anic Studies 9 (1): 18–30.

Nasr, Sayyed Husein. 1996. Religion and The Order of Nature. New York: 
Oxford University Press.

Nasr, Seyyed Hossein. 1990. Man and Nature: The Spiritual Crisis in Modern 
Man. London: Unwin Paper Backs.

Rohman, Abdul, Ach. Khoiri Nabil, Aqib Zuhri Adi Kusuma, Muhammad 
Nasiruddin, dan Idri. 2025. “The Concept of Ecotheology in Tafsir 
Al-Baḥr al-Madīd.pdf.” Al-Quds: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 9 (1): 
70–85. https://doi.org/10.29240/alquds.v9i1.11818.

Saeed, Abdullah. 2006. Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary 
Approach. London: Routledge.

Salimi Turkamani, Hojjat. 2023. “The Role of Islam in Realizing the Goals 
of Climate Change Law: From Theory to Practice?” Journal for 
European Environmental & Planning Law 20 (1): 24–50. https://doi.
org/10.1163/18760104-20010007.

Sands, Philippe, Jacqueline Peel, Adriana Fabra, dan Ruth MacKenzie. 2018. 
Principles of International Environmental Law. Cambridge University 
Press. https://doi.org/10.1017/9781108355728.

Sedia, Genopepa. 2023. “Upaya Pelestarian lingkungan dengan Mengangkat 
Budaya dan Kearifan Lokal dalam Sistem Konservasi Bukit, Tanah, Air 
di Wilayah Kalimantan Barat.” PERAHU (Penerangan Hukum): JURNAL 
ILMU HUKUM 11 (1). https://doi.org/https://doi.org/10.51826/
perahu.v0000.000.

Silva, Vasco Pereira da. 2022. “Green Constitution: The Right to the 
Environment.” In Encyclopedia of Contemporary Constitutionalism, 
1–19. Cham: Springer International Publishing. https://doi.
org/10.1007/978-3-319-31739-7_160-1.



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 139-162 162
Syahuri, Taufiqurrohman, Wahyu Nugroho, Ibnu Sina Chandranegara, dan 

Wendra Yunaldi. 2021. “Environmental Settings in The Indonesian 
Constitution Perspective.” İlköğretim Online - Elementary Education 
Online 20 (3). https://doi.org/10.17051/ilkonline.2021.03.41.

UN. 2018. “Rio Declaration on Environment and Development.” 2018. 
https://www.cbd.int/doc/ref/rio-declaration.shtml?

Weiss, Edith Brown. 1989. In Fairness to Future Generations: International 
Law, Common Patrimony, and Intergenerational Equity. Tokyo: United 
Nations University.

Wulan, Sri Ratna. 2025. “Konsep Keseimbangan (Mīzān) dalam Islam sebagai 
Dasar Pembangunan Berkelanjutan.” Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-
ilmu Sosial 2 (6): 526–32. https://doi.org/https://doi.org/10.5281/
zenodo.15398043.

Yusa, I Gede, dan Bagus Hermanto. 2018. “Implementasi Green Constitution 
di Indonesia: Jaminan Hak Konstitusional Pembangunan Lingkungan 
Hidup Berkelanjutan.” Jurnal Konstitusi 15 (2): 306–26. https://doi.
org/https://doi.org/10.31078/jk1524.


