PERADABAN JOURNAL OF

& LAW-

4 SOCIETY

PERADABAN JOURNAL OF
LAW AND SOCIETY
Vol. 4, Issue 2, December 2025

E-ISSN: 2830-1757
Page : 124-138

DOI : https:/ /doi.org/10.59001 /

pils.v4i2.770

This work is licensed under a
Creative Commons Attribution
4.0 International License

Article

Status Keperdataan dan Hak
Waris Anak Hasil Sewa Rahim
dalam Perspektif Hukum
Islam dan Undang-Undang
Perkawinan

Subairi

Sekolah Tinggi Agama Islam Nurul Huda Kapongan, Situbondo,
Indonesia;
email : subairimhi@gmail.com

Abstract

The development of assisted reproductive technology, particularly the
practice of surrogacy, presents new challenges for the Indonesian legal
system, especially in determining the civil status and inheritance rights of
children born through such mechanisms. To date, Indonesia lacks specific
regulations governing surrogacy, leaving the determination of lineage
(nasab), the validity of civil relationships, and the protection of children’s
inheritance rights in a legal gray area. From an Islamic law perspective, the
determination of lineage and inheritance rights relies heavily on the principle
of al-walad lil-firasy and maternal provisions that identify the mother as
the woman who gives birth. Meanwhile, positive law through the Marriage
Law and population administration regulations emphasizes the importance
of clarity in parental status within state administrative documents. The
inconsistency between these two legal regimes creates fundamental issues
when children born through surrogacy do not automatically obtain lineage
and inheritance rights from the commissioning parents, while surrogate
mothers do not always maintain the expected social or legal relationship
as parents. This study is a library research utilizing normative-judicial
and comparative approaches, analyzing classical and contemporary figh
literature, national regqulations, and research findings from the last five years
regarding surrogacy. The study indicates that uncertainty in determining
a child’s civil status has direct implications for the limitation of inheritance
rights, particularly when conflicts arise between figh provisions on lineage
and the principles of population administration in positive law. This research
proposes a model of legal reconstruction based on child protection and
magqasid al-syari’ah to bridge this dualism, thereby creating legal certainty
that is just, comprehensive, and responsive to developments in reproductive
technology.

Keywords

Civil status, inheritance rights, Islamic law, Marriage Law, surrogacy



Abstrak

Perkembangan teknologi reproduksi berbantu, khususnya praktik sewa rahim
(surrogacy), menghadirkan tantangan baru bagi sistem hukum Indonesia, terutama
dalam penentuan status keperdataan dan hak waris anak yang dilahirkan melalui
mekanisme tersebut. Hingga saat ini, Indonesia belum memiliki regulasi khusus yang
mengatur surrogacy, sehingga penetapan nasab, keabsahan hubungan keperdataan,
serta perlindungan hak waris anak sering berada dalam ruang abu-abu hukum.
Dalam perspektif hukum Islam, penetapan nasab dan hak waris sangat bergantung
pada prinsip al-walad lil-firasy dan ketentuan keibuan yang menetapkan ibu sebagai
perempuan yang melahirkan. Sementara itu, hukum positif melalui Undang-Undang
Perkawinan dan peraturan kependudukan menekankan pentingnya kejelasan status
orang tua dalam dokumen administrasi negara. Ketidaksinkronan kedua rezim
hukum tersebut menimbulkan persoalan mendasar ketika anak hasil sewa rahim
tidak secara otomatis memperoleh hak nasab dan waris dari pasangan pemesan,
sementara ibu pengganti tidak selalu memiliki hubungan sosial maupun legal yang
diharapkan sebagai orang tua. Penelitian ini merupakan library research dengan
pendekatan yuridis-normatif dan komparatif yang menganalisis literatur fikih
klasik-kontemporer, regulasi nasional, serta hasil penelitian lima tahun terakhir
terkait surrogacy. Kajian menunjukkan bahwa ketidakpastian penetapan status
keperdataan anak berimplikasi langsung terhadap pembatasan hak waris, terutama
ketika terjadi pertentangan antara ketentuan fikih tentang nasab dan prinsip
administrasi kependudukan dalam hukum positif. Penelitian ini menawarkan
model rekonstruksi hukum berbasis perlindungan anak dan magqasid al-syari’ah
untuk menjembatani dualisme tersebut, sehingga tercipta kepastian hukum yang
adil, komprehensif, dan responsif terhadap perkembangan teknologi reproduksi.

Kata Kunci

hak waris, hukum Islam, sewa rahim, status keperdataan, Undang-Undang
Perkawinan

PENDAHULUAN

Di era revolusi biomedis, praktik reproduksi berbantu khususnya sewa
rahim (gestational surrogacy) telah berkembang menjadi solusi medis
bagi pasangan dengan problem infertilitas yang sebelumnya dianggap
mustahil memperoleh keturunan. Namun, di balik kemajuan teknologi
tersebut, muncul dilema etis dan yuridis yang tidak dapat diabaikan
begitu saja. Surrogacy bukan hanya persoalan medis atau kontraktual,
melainkan menyentuh pertanyaan paling mendasar tentang identitas
manusia: siapa yang diakui sebagai ibu, bagaimana nasab ditetapkan,
dan apa status keperdataan anak yang dilahirkan melalui teknologi ini.
Pertanyaan-pertanyaan tersebut berimplikasi langsung pada martabat
anak sebagai subjek hukum yang hidup, berkembang, dan memiliki hak
untuk diakui secara sosial dan yuridis. Dalam konteks ini, anak tidak
boleh direduksi menjadi “produk kontrak” atau konsekuensi teknis dari
kesepakatan antar orang dewasa. Sebaliknya, hukum dituntut hadir sebagai
instrumen perlindungan yang memastikan bahwa inovasi teknologi tidak
mengorbankan nilai-nilai kemanusiaan, terutama hak anak atas identitas,
pengakuan keluarga, dan perlindungan sosial yang layak (Syahmanda et
al., 2024).



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 124-138 17¢

Dalam konteks Indonesia, persoalan surrogacy menjadi semakin
kompleks karena ketiadaan regulasi eksplisit yang mengatur praktik
ini secara komprehensif. Undang-Undang Perkawinan, KUHPerdata,
maupun Kompilasi Hukum Islam (KHI) belum memberikan jawaban
normatif yang tegas mengenai status keperdataan anak hasil sewa rahim.
Akibatnya, penentuan status anak sering bergantung pada interpretasi
aparat pencatatan sipil atau pertimbangan subjektif hakim di pengadilan.
Ketidakpastian ini berdampak langsung pada hak-hak fundamental anak,
mulai dari pencatatan kelahiran, pengakuan sebagai anak sah, hingga akses
terhadap hak waris dari orang tua genetik atau orang tua pemesan. Dalam
kondisi demikian, hukum tidak lagi berfungsi sebagai pemberi kepastian,
melainkan menjadi sumber kerentanan baru bagi anak. Padahal, prinsip
negara hukum menuntut adanya kejelasan norma agar setiap subjek hokum
terutama anak dapat memperoleh perlindungan yang setara dan bebas dari
diskriminasi struktural (Nurantiana et al., 2020; Suryadi et al., 2025).

Dari perspektif hukum Islam, praktik surrogacy menantang salah
satu tujuan utama syariat, yakni hifz al-nasl (perlindungan keturunan).
Nasab dalam Islam bukan sekadar hubungan biologis, tetapi fondasi etis
dan yuridis yang menentukan hak dan kewajiban keluarga, termasuk hak
waris. Literatur fikih kontemporer menunjukkan bahwa mayoritas ulama
menolak praktik sewa rahim karena dianggap mengaburkan garis nasab,
mencampur peran keibuan, dan berpotensi membuka ruang eksploitasi
terhadap tubuh perempuan. Namun demikian, pendekatan maqasid al-
shariah yang berkembang dalam lima tahun terakhir mulai membuka ruang
refleksi baru, khususnya terhadap bentuk gestational surrogacy yang tidak
melibatkan donor gamet. Pendekatan ini menekankan bahwa perlindungan
anak sebagai hasil dari proses tersebut harus menjadi perhatian utama,
tanpa harus mengorbankan prinsip dasar syariat. Dengan demikian,
perdebatan nasab dalam konteks surrogacy menuntut pembacaan yang
lebih hermeneutis dan kontekstual, bukan semata tekstual (Hsb & Azizah,
2025).

Kajian akademik lima tahun terakhir menunjukkan meningkatnya
perhatian terhadap isu surrogacy di Indonesia, namun sebagian besar
penelitian masih bersifat parsial. Penelitian-penelitian tersebut umumnya
berfokus pada keabsahan perjanjian sewa rahim, kekosongan regulasi, atau
dimensi etis praktik tersebut terhadap perempuan. Studi Suryadi et al.
(2025) dan Putri (2021), misalnya, menekankan bahwa kontrak surrogacy
bertentangan dengan ketertiban umum, sementara kajian hukum Islam lebih
banyak menyoroti aspek keharaman praktiknya. Sayangnya, sangat sedikit
penelitian yang secara komprehensif mengaitkan penetapan nasab, status
keperdataananak, danimplikasinyaterhadap hak waris dalamsatu kerangka
analisis terpadu. Padahal, persoalan hak waris merupakan konsekuensi
paling nyata dari ketidakjelasan status hukum anak. Kekosongan inilah
yang menjadi research gap signifikan dan menegaskan urgensi penelitian
yang tidak hanya normatif, tetapi juga berorientasi pada perlindungan



Subairi
127 Status Keperdataan dan Waris Anak Hasil Sewa Rahim

anak sebagai subjek hokum (Putri & Ramadhani, 2021). Namun, tidak ada
penelitian yang secara komprehensif menghubungkan penetapan nasab,
status keperdataan, dan implikasi hak waris anak hasil surrogacy dengan
pendekatan yurisprudensi terbaru. Inilah celah signifikan (research gap)
yang menjadikan penelitian ini relevan dan urgen.

Selain itu, kelemahan penelitian terdahulu terletak pada dominasi
pendekatan normatif-murni tanpa mempertimbangkan praktik peradilan
sebagai arena konkret operasionalisasi hukum. Dalam sistem hukum
Indonesia, putusan pengadilan sering kali menjadi sumber hukum tidak
tertulis yang menentukan arah perlindungan hak anak. Minimnya studi
yang mengkaji bagaimana hakim memutus perkara terkait anak kelahiran
non-konvensional menyebabkan pemahaman status keperdataan anak
hasil surrogacy tetap abstrak. Padahal, analisis putusan pengadilan dapat
menunjukkan bagaimana hakim menyeimbangkan kekosongan hukum,
nilai keadilan, dan kepentingan terbaik anak. Tanpa membaca hukum
dalam praktiknya, rekomendasi regulatif berisiko berhenti pada tataran
ideal tanpa daya guna. Oleh karena itu, penelitian ini menempatkan praktik
peradilan dan administrasi sebagai bagian integral dari analisis yuridis
(Yang et al., 2025).

Untuk menjawab kompleksitas tersebut, penelitian ini menggunakan
metode library research dengan pendekatan yuridis-normatif dan komparatif.
Sumber penelitian meliputi peraturan perundang-undangan nasional,
literatur fikih klasik dan kontemporer, fatwa keagamaan, artikel jurnal
lima tahun terakhir, serta putusan pengadilan yang tersedia secara
terbuka. Analisis dilakukan melalui pendekatan konseptual untuk menguji
konsistensi antara norma hukum Islam, hukum positif Indonesia, dan
praktik administratif. Pendekatan ini memungkinkan penelitian tidak hanya
mengidentifikasi kekosongan hukum, tetapi juga menawarkan konstruksi
hukum alternatif yang berbasis prinsip maqasid al-shariah dan keadilan
substantif. Dengan demikian, penelitian ini tidak terjebak pada dikotomi
halal-haram atau sah-tidak sah semata, melainkan berupaya merumuskan
solusi hukum yang manusiawi dan aplikatif (Aksa et al., 2025).

Berdasarkan fokus dan metodologi tersebut, penelitian ini dirancang
untuk menjawab tiga rumusan masalah utama secara sistematis, pertama
bagaimana konstruksi kepastian hukum terhadap penetapan nasab dan
status keperdataan anak hasil sewa rahim dalam perspektif hukum
Islam dan Undang-Undang Perkawinan di Indonesia?, kedua bagaimana
implikasi penetapan status keperdataan tersebut terhadap hak waris anak,
khususnya ketika terjadi pertentangan antara prinsip-prinsip fikih dan
konstruksi hukum nasional?, ketiga model rekonstruksi hukum seperti apa
yang normatif dan filosofis memungkinkan tercapainya kepastian hukum
waris bagi anak hasil sewa rahim, sambil menjaga integritas nilai-nilai
hukum Islam dan prinsip keadilan dalam hukum nasional?

Secara teoretis, penelitian ini menawarkan kebaruan melalui
integrasi multidisipliner antara hukum Islam, hukum nasional, dan analisis



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 124-138 17g

yurisprudensi. Pendekatan ini memperkaya diskursus hukum keluarga
dengan memasukkan dimensi teknologi reproduksi sebagai variabel baru
yang menuntut pembaruan pemikiranhukum.Secara praktis, hasil penelitian
diharapkan menjadi rujukan bagi pembuat kebijakan dalam merumuskan
regulasi surrogacy yang berorientasi pada perlindungan anak; bagi hakim
sebagai pedoman dalam menetapkan status keperdataan anak; serta bagi
masyarakat sebagai jaminan bahwa kelahiran melalui teknologi reproduksi
tidak menghilangkan hak sosial anak. Dengan demikian, penelitian ini
berupaya memastikan bahwa kemajuan teknologi tidak menciptakan
generasi anak tanpa perlindungan hukum (Syahmanda et al., 2024).

Artikel ini disusun secara sistematis: dimulai dengan pemaparan
metodologi dan kerangka teori, dilanjutkan dengan analisis hukum positif
Indonesia, kajian prinsip nasab dalam hukum Islam, perbandingan kedua
sistem hukum, serta perumusan rekomendasi regulatif. Keseluruhan alur
diarahkan untuk menegaskan satu pesan utama: bahwa kepastian hukum
bagi anak harus ditempatkan di atas kepentingan kontraktual orang
dewasa maupun tafsir sempit atas teks hukum. Di balik perdebatan tentang
surrogacy, terdapat hak anak untuk diakui, dihargai, dan diwarisi secara
layak. Dengan menempatkan anak sebagai pusat keadilan, hukum dapat
menjalankan fungsinya tidak hanya sebagai sistem norma, tetapi juga
sebagai instrumen perlindungan martabat manusia (Maulana et al., 2024).

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan library research (penelitian
kepustakaan) yang berfokus pada pengumpulan dan analisis data
sekunder berupa literatur hukum primer dan sekunder, seperti peraturan
perundang-undangan, fatwa keagamaan, buku akademik, serta artikel
jurnal ilmiah yang membahas status keperdataan anak hasil sewa rahim
dan implikasinya terhadap hak waris dalam perspektif Hukum Islam
dan Undang-Undang Perkawinan. Pendekatan ini dipilih karena isu
surrogacy merupakan persoalan normatif-konseptual yang memerlukan
penafsiran yuridis dan doktrinal terhadap konsep nasab, keabsahan anak,
serta hubungan kewarisan, baik dalam Kompilasi Hukum Islam maupun
sistem hukum nasional. Data dianalisis melalui metode deskriptif-analitis
dan komparatif dengan membandingkan pandangan fuqaha kontemporer,
tatwa Majelis Ulama Indonesia, serta ketentuan hukum positif Indonesia
untuk menilai kedudukan hukum anak yang lahir melalui perjanjian sewa
rahim, khususnya terkait legitimasi hubungan perdata dan hak warisnya
(Nurantiana et al., 2020). Pendekatan penelitian kepustakaan ini sejalan
dengan karakter penelitian hukum normatif yang menekankan penelaahan
sistematis terhadap norma dan doktrin hukum guna merumuskan implikasi
yuridis yang koheren dan dapat dipertanggungjawabkan secara akademik
(Pratiwi & Habib, 2023).



Subairi
129 Status Keperdataan dan Waris Anak Hasil Sewa Rahim

HASIL DAN PEMBAHASAN

Kepastian Hukum Nasab dan Status Keperdataan Anak Hasil Sewa Rahim

Perkembangan teknologi reproduksi modern, khususnya praktik
sewa rahim (surrogacy), telah menghadirkan persoalan hukum yang
kompleks terkait kepastian nasab dan status keperdataan anak, yang
belum sepenuhnya terakomodasi baik dalam hukum positif Indonesia
maupun hukum Islam. Di tengah kekosongan dan fragmentasi regulasi
tersebut, anak yang lahir dari praktik sewa rahim berpotensi berada dalam
posisi rentan secara yuridis, terutama terkait pengakuan identitas hukum
dan hak warisnya. Untuk menjawab persoalan ini, penelitian ini disusun
menggunakan pendekatan normatif yuridis (library research) dengan
menganalisis secara sistematis peraturan perundang-undangan, fatwa
keagamaan, serta literatur akademik mutakhir guna menilai konstruksi
kepastian hukum atas penetapan nasab anak hasil sewa rahim. Kerangka
teori yang digunakan menekankan pendekatan interpretatif-kontekstual,
yang tidak hanya membaca norma hukum secara tekstual, tetapi juga
mempertimbangkan realitas sosial dan prinsip perlindungan anak sebagai
subjek hukum yang harus ditempatkan di atas kepentingan kontraktual
maupun pembacaan normatif yang sempit (Hsb & Azizah, 2025).

Dalam hukum positif Indonesia, status anak sangat bergantung pada
status perkawinan orang tua; Undang-Undang Perkawinan mengakui
anak sebagai sah apabila lahir dalam pernikahan yang sah menurut
hukum agama dan negara. Namun, praktik surrogacy belum diatur secara
eksplisit sehingga menciptakan ketidakpastian status anak yang lahir
darinya. Beberapa kajian menunjukkan praktik ini dipandang bertentangan
dengan undang-undang kesehatan dan perdata Indonesia yang cenderung
menyamakan anak hasil sewa rahim dengan anak luar kawin atau tidak sah
secara hukum perdata jika tidak didukung pernikahan yang sah antara ibu
pengganti dan suaminya (Imanullah, 2021).

Ketidakjelasan status nasab anak hasil sewa rahim menurut hukum
perdata menciptakan celah hukum signifikan dan berimplikasi pada hak
keperdataan anak, termasuk pewarisan. Studi normatif menunjukkan bahwa
di bawah Kitab Undang-Undang Hukum Perdata anak yang lahir dari ibu
pengganti yang tidak berstatus istri sah hanya dapat memiliki status sebagai
anak luar kawin, yang kemudian berdampak pada hak warisnya terhadap
orang tua biologis atau pihak lain jika tidak ada pengakuan hukum seperti
melalui adopsi formal (Harland, 2023).

Dalam perspektif hukum Islam kontemporer, prinsip nasab (garis
keturunan) sangat fundamental karena menentukan hubungan hukum
keluarga, kewarisan, dan identitas sosial-agama anak. Literatur fikih
modern menjelaskan bahwa apabila anak lahir melalui praktik sewa rahim
yang melibatkan pihak ketiga (surrogate mother), baik nasab maupun
kewarisan menjadi kabur karena tidak selaras dengan prinsip hifz al-



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 124-138 13

nasl (perlindungan keturunan) yang menuntut kejelasan garis keturunan
biologis dan ikatan pernikahan yang sah (Islam & Sirojuddin, 2024).

Majelis Ulama Indonesia (MUI) secara normatif memposisikan praktik
sewa rahim sebagai tidak diperbolehkan (haram) karena berpotensi merusak
prinsip nasab dan struktur keluarga Islam; fatwa tersebut memberi dasar
bagi pendekatan yuridis Islam yang menolak akuisisi nasab dari orang tua
biologis di luar kerangka pernikahan syar’i. Hal ini berarti bahwa anak
yang lahir dari sewa rahim hanya memiliki hubungan nasab dengan pihak
yang mengandung secara fisik dan tidak otomatis diwariskan secara Islam
kepada ayah biologis kecuali ada pernikahan yang sah (Pratiwi & Habib,
2023).

Indonesia menganut dualisme hukum, yakni hukum positif nasional
dan hukum Islam khusus untuk masyarakat Muslim. Studi normatif
tentang hak waris anak hasil surrogasi menunjukkan adanya persamaan
dan perbedaan dalam dua sistem tersebut; hukum positif cenderung
membiarkan interpretasi status anak sebagai luar kawin dengan basis
norma umum, sementara hukum Islam menolak praktik ini karena nasab
dan kewarisan yang tidak jelas, sehingga kedua sistem hukum menghadapi
tantangan harmonisasi dalam menjamin kepastian hukum penuh bagi anak
tersebut (Nur, 2024).

Ketidakpastian status nasab menyebabkan implikasi serius pada
hak waris anak hasil sewa rahim; tanpa kejelasan hukum, anak dapat
kehilangan haknya untuk mewarisi dari orang tua biologis atau pihak lain
yang berhak jika hubungan hukum keluarga tidak diakui secara formal.
Hal ini bertentangan dengan prinsip perlindungan anak dalam hukum
positif yang menegaskan bahwa anak harus dilindungi hak-hak dasarnya,
termasuk hak mendapatkan identitas dan pewarisan yang adil (Maulida &

Barkatullah, 2025).

Analisis komparatif mengindikasikan bahwa harmonisasi antara
hukum positif dan hukum Islam dapat ditemukan melalui prinsip umum
perlindungan anak dan kepastian nasab keduanya menuntut agar ketentuan
hukum dibuat jelas, adil, dan berpihak pada kepentingan terbaik anak.
Konsep perlindungan hak warga negara dan keluarga menurut hukum
nasional dapat diintegrasikan dengan prinsip maqasid al-syari’ah (tujuan
hukum Islam) seperti menjaga nasab dan martabat anak untuk menyediakan
solusi hukum yang komprehensif dan berkeadilan (Nurantiana et al., 2020).

Dengan mempertimbangkan kompleksitas hukum dan kebutuhan
perlindungan anak sebagai subjek hukum, rekomendasi regulatif yang
mendesak adalah pembentukan aturan khusus yang mengatur praktik
sewa rahim secara jelas baik dalam undang-undang kesehatan, perkawinan,
maupun hukum keluarga yang menempatkan kepastian hukum atas status
nasab dan hak waris anak sebagai prioritas utama, di atas kepentingan
kontraktual atau tafsir sempit atas teks. Regulasi tersebut harus menjamin
bahwa anak hasil sewa rahim diakui sebagai subjek hukum dengan identitas
yang sah, hak perdata yang lengkap, dan perlindungan warisan sesuai



Subairi
131 Status Keperdataan dan Waris Anak Hasil Sewa Rahim

dengan prinsip hukum nasional dan maqasid hukum Islam (Syarif et al.,
2018).

Implikasi Status Keperdataan Anak terhadap Hak Waris dalam Ketegan-
gan Fikih dan Hukum Nasional

Penetapan status keperdataan anak hasil sewa rahim membawa
implikasi mendalam terhadap hak waris, terutama ketika norma hukum
yang berlaku tidak sepenuhnya berpihak pada kepentingan anak. Dalam
praktik, anak kerap menjadi pihak yang paling rentan karena harus
menanggung konsekuensi hukum dari keputusan reproduktif orang dewasa
yang berada di luar kendalinya. Ketika prinsip fikih menuntut kejelasan
nasab sebagai fondasi pewarisan, sementara hukum nasional beroperasi
melalui konstruksi administratif dan legal-formal, ruang ketegangan pun
tak terhindarkan. Di titik inilah persoalan hak waris anak hasil surrogacy
tidak lagi semata perdebatan normatif, melainkan ujian moral dan yuridis
tentang sejauh mana hukum mampu melindungi martabat dan masa depan
anak sebagai manusia yang utuh (Nur, 2024).

Analisis dilakukan secara komparatif antara hukum Islam dan hukum
nasional untuk menilai bagaimana status keperdataan anak dibentuk dan
bagaimana implikasinya terhadap hak waris (Maulida & Barkatullah,
2025). Kerangka kepastian hukum dipadukan dengan prinsip best interest
of the child guna memastikan bahwa analisis tidak berhenti pada kepatuhan
normatif, tetapi juga menyentuh keadilan substantif yang dirasakan oleh
anak sebagai subjek hukum yang hidup dan berkembang (Nurantiana et
al., 2020).

Dalam hukum positif Indonesia, status anak sangat ditentukan oleh
keberadaan perkawinan yang sah antara orang tua. Anak yang lahir di luar
kerangka tersebut ditempatkan dalam posisi hukum yang terbatas, terutama
dalam relasi perdata dengan ayah biologisnya. Dalam konteks sewa rahim,
ketiadaan pengaturan khusus menyebabkan anak sering diposisikan secara
analog dengan anak luar kawin, meskipun terdapat ikatan genetik yang
jelas. Pendekatan ini menunjukkan bahwa hukum positif masih berfokus
pada legitimasi prosedural, sementara dimensi keadilan substantif bagi
anak belum sepenuhnya terakomodasi (Nurantiana et al., 2020).

Konsekuensilangsung dari ketidakjelasan status keperdataan tersebut
adalah tergerusnya hak waris anak. Anak hasil sewa rahim berpotensi
kehilangan haknya untuk mewarisi harta orang tua biologis secara penuh
dan hanya bergantung pada mekanisme alternatif seperti hibah atau wasiat.
Kondisi ini menciptakan ketimpangan struktural karena hak ekonomi anak
ditentukan oleh konstruksi hukum yang tidak ia pilih. Dalam perspektif
keadilan sosial, situasi ini menegaskan bahwa hukum positif belum
sepenuhnya berhasil melindungi anak dari dampak negatif kekosongan
regulasi reproduksi berbantu (Nur, 2024).

Dalam hukum Islam, nasab bukan sekadar hubungan biologis,
melainkan fondasi etis dan yuridis bagi terbentuknya hak dan kewajiban



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 124-138 137

keluarga, termasuk hak waris. Prinsip hifz al-nasl menempatkan kejelasan
keturunan sebagai tujuan utama syariat demi menjaga keteraturan sosial
dan martabat manusia. Oleh karena itu, praktik sewa rahim yang melibatkan
pihak ketiga dipandang problematik karena berpotensi mengaburkan garis
nasab. Konsekuensinya, anak yang lahir dari praktik tersebut menghadapi
hambatan serius dalam memperoleh legitimasi kewarisan secara fikih,
meskipun secara biologis ia terhubung dengan orang tua genetiknya (Al-
Zuhayli, 1997).

Pandangan ulama kontemporer, termasuk fatwa Majelis Ulama
Indonesia, cenderung menolak praktik sewa rahim demi menjaga kemurnian
nasab. Namun, sikap normatif ini sekaligus melahirkan dilema etis ketika
diterapkan pada anak yang telah lahir dan membutuhkan perlindungan
hukum. Penolakan pewarisan berbasis nasab yang tidak sah secara syar’i
berpotensi menempatkan anak dalam posisi terpinggirkan secara ekonomi.
Di sinilah muncul kebutuhan mendesak untuk membedakan antara
penilaian hukum terhadap praktik surrogacy dan tanggung jawab moral
hukum terhadap hak anak yang lahir dari praktik tersebut (PUTRA, 2021).

Ketegangan antara hukum Islam dan hukum nasional terletak
pada perbedaan titik tekan: hukum Islam menegaskan legitimasi nasab
sebagai syarat mutlak pewarisan, sementara hukum nasional cenderung
mengakomodasi status anak melalui mekanisme administratif. Perbedaan
ini menciptakan situasi paradoksal, di mana upaya perlindungan anak
dalam satu sistem dapat dipersepsikan sebagai pelanggaran prinsip dalam
sistem lain. Ketegangan tersebut menuntut pendekatan hukum yang lebih
reflektif, yang tidak sekadar memilih salah satu sistem, tetapi mencari jalan
tengah yang adil dan berperikemanusiaan (Nurantiana et al., 2020).

Peluang harmonisasi terbuka ketika prinsip kepentingan terbaik anak
dijadikan poros utama penalaran hukum. Dalam perspektif maqasid al-
syariah, perlindungan terhadap kehidupan, martabat, dan kesejahteraan
anak merupakan tujuan fundamental syariat. Prinsip ini dapat menjadi
jembatan antara hukum Islam dan hukum nasional dengan membuka
ruang bagi mekanisme alternatif seperti wasiat wajibah atau jaminan hak
ekonomi lainnya, tanpa harus melegitimasi praktik sewa rahim itu sendiri.
Pendekatan ini memungkinkan hukum tetap konsisten secara normatif
sekaligus responsif secara humanis (Auda, 2008).

Implikasi penetapan status keperdataan anak hasil sewa rahim
terhadap hak waris menegaskan perlunya pergeseran paradigma hukum
dari pendekatan normatif semata menuju perlindungan substantif terhadap
anak. Rekomendasi normatif yang dapat diajukan adalah pembentukan
regulasi yang secara tegas menjamin hak ekonomi anak, terlepas dari
kontroversi atas praktik surrogacy. Dengan menempatkan anak sebagai
pusat keadilan hukum, hukum Islam dan hukum nasional dapat bertemu
dalam satu tujuan bersama: memastikan bahwa tidak ada anak yang
kehilangan hak waris dan pengakuan hanya karena ia lahir dari teknologi
reproduksi yang belum sepenuhnya dipahami oleh hukum (Forde, 2021).



Subairi
133 Status Keperdataan dan Waris Anak Hasil Sewa Rahim

Kepastian Hukum Waris Anak dalam Rekonstruksi Normatif-Filosofis

Rekonstruksi hukum terkait status keperdataan dan hak waris
anak hasil sewa rahim berangkat dari situasi ketidakpastian normatif
yang bersumber dari dua sistem hukum yang sama-sama berpengaruh di
Indonesia, yakni hukum Islam dan hukum positif nasional. Dalam hukum
positif, praktik sewa rahim belum diatur secara eksplisit, sehingga status
anak yang lahir melalui teknologi reproduksi ini sering diposisikan secara
problematis, bahkan disamakan dengan anak luar kawin dalam praktik
administratif dan yudisial. Di sisi lain, hukum Islam menempatkan nasab
sebagai fondasi utama pembentukan hubungan hukum keluarga dan
kewarisan, sehingga keterlibatan pihak ketiga dalam kehamilan dipandang
berpotensi mengaburkan garis keturunan. Ketegangan normatif ini tidak
berhenti pada tataran teori, melainkan berdampak nyata pada hak waris
anak yang berisiko kehilangan legitimasi hukum baik secara syar’i maupun
secara negara. Oleh karena itu, kebutuhan akan model rekonstruksi hukum
yang tidak hanya normatif-positivistik, tetapi juga substantif, humanis, dan
berorientasi pada keadilan bagi anak sebagai subjek hukum yang hidup
dan berkembang menjadi semakin mendesak (Ridwan & Junaidi, 2024).

Model pertama yang ditawarkan adalah harmonisasi antara teks
hukum fikih dan hukum nasional melalui pembacaan kontekstual yang
progresif dan bertanggung jawab. Pendekatan ini berangkat dari kesadaran
bahwa prinsip nasab dalam hukum Islam tidak dapat dilepaskan dari tujuan
moral dan sosial yang melandasinya, yakni menjaga keteraturan keluarga
dan martabat manusia. Dalam konteks teknologi reproduksi modern,
pembacaan tekstual yang kaku berpotensi menghasilkan ketidakadilan baru,
khususnya bagi anak yang tidak memiliki kuasa atas cara kelahirannya.
Oleh karena itu, harmonisasi interpretatif mendorong agar prinsip nasab
dibaca dalam bingkai maqasid al-syariah, khususnya perlindungan
terhadap keturunan dan hak anak. Dengan demikian, adaptasi prinsip
fikih terhadap realitas surrogacy tidak dimaksudkan untuk melegitimasi
praktiknya secara mutlak, melainkan untuk memastikan bahwa anak tetap
memperoleh pengakuan dan hak kewarisan yang adil dalam kerangka
hukum nasional tanpa menanggalkan nilai dasar syariat (Abikan, 2024).

Model kedua menekankan urgensi pembentukan norma khusus
dalam hukum nasional yang secara tegas mengatur status keperdataan anak
hasil sewa rahim. Ketiadaan pengaturan eksplisit selama ini menyebabkan
ketergantungan pada analogi hukum yang sering kali tidak memadai dan
membuka ruang diskriminasi terhadap anak. Norma khusus diperlukan
agar negara tidak lagi menempatkan anak dalam posisi hukum yang
ambigu, melainkan memberikan kepastian mengenai nasab keperdataan,
hak waris, serta hak hukum lainnya secara administratif dan yudisial.
Regulasi yang jelas juga akan membantu hakim dalam memutus perkara
dengan standar yang konsisten dan berorientasi pada perlindungan
anak. Lebih jauh, pembentukan norma khusus menunjukkan kehadiran
negara dalam merespons perkembangan teknologi reproduksi secara etis



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 124-138 134

dan bertanggung jawab. Dengan demikian, hukum nasional berfungsi
sebagai instrumen ketertiban dan juga sebagai sarana keadilan sosial yang
melindungi kelompok paling rentan, yakni anak(Suryadi et al., 2025).

Model ketiga adalah integrasi mekanisme alternatif perlindungan
hak anak, seperti wasiat wajibah atau instrumen jaminan hukum lain yang
memungkinkan anak memperoleh hak ekonomi tanpa harus mengubah
struktur nasab tradisional secara radikal. Pendekatan ini bersifat pragmatis-
etis, karena berupaya menjembatani ketegangan antara norma fikih
klasik dan kebutuhan perlindungan anak dalam konteks modern. Melalui
mekanisme alternatif, anak tetap dapat memperoleh jaminan kesejahteraan
ekonomi dan pengakuan sosial meskipun status nasabnya diperdebatkan.
Wasiat wajibah, misalnya, dapat diposisikan sebagai bentuk tanggung
jawab moral dan hukum orang tua genetik terhadap anak, tanpa harus
menabrak prinsip kejelasan nasab yang dijunjung tinggi dalam hukum
Islam. Dengan cara ini, hukum tidak dipaksa memilih antara kesetiaan pada
tradisi dan perlindungan anak, melainkan mengintegrasikan keduanya
secara proporsional dan berkeadilan (Komala, 2018).

DalamdiskursushukumlIslamkontemporer, praktiksurrogacy memang
masih menuai penolakan luas karena dianggap berpotensi mengaburkan
nasab. Namun demikian, literatur fikih modern menunjukkan adanya
ruang ijtihad yang mempertimbangkan kepentingan anak sebagai prioritas
etik. Perbedaan pendapat ulama terkait siapa yang harus diakui sebagai ibu
apakah ibu biologis, genetik, atau pengasuh menunjukkan bahwa persoalan
ini tidak sesederhana larangan normatif semata. Perdebatan tersebut justru
membuka ruang refleksi bahwa hukum Islam memiliki tradisi dinamis
dalam merespons realitas baru. Dengan pendekatan ijtihad yang berhati-
hati, hukum Islam dapat menawarkan solusi untuk menjaga kemurnian
nasab , sekaligus juga mencegah ketidakadilan terhadap anak. Perspektif
ini menegaskan bahwa nilai keadilan dan kemaslahatan merupakan bagian
inheren dari syariat, bukan unsur eksternal yang dipaksakan (Pratiwi &
Habib, 2023).

Fondasi filosofis dari seluruh upaya rekonstruksi hukum ini adalah
prinsip keadilan substantif yang menempatkan kepentingan terbaik anak
sebagai pusat analisis. Keadilan substantif menuntut agar hukum tidak
berhenti pada pemenuhan prosedur formal, melainkan memastikan bahwa
hasil akhirnya benar-benar melindungi hak dan martabat anak. Dalam
konteks anak hasil sewa rahim, keadilan substantif berarti memastikan
bahwa anak tidak kehilangan hak waris hanya karena cara kelahirannya
berada di luar pola konvensional. Prinsip ini sejalan dengan nilai-nilai
hukum Islam yang menempatkan perlindungan terhadap manusia sebagai
tujuan utama syariat, sekaligus sejalan dengan semangat hukum nasional
yang mengakui anak sebagai subjek hukum yang harus dilindungi. Dengan
demikian, rekonstruksi hukum yang berkeadilan tidak bertentangan dengan

nilai agama maupun negara, melainkan menjadi titik temu keduanya (Nur,
2024).



Subairi
135 Status Keperdataan dan Waris Anak Hasil Sewa Rahim

Secara praktis, ketiga model rekonstruksi hukum tersebut saling
melengkapi dan tidak berdiri sendiri. Harmonisasi interpretatif memberikan
dasar filosofis dan teologis bagi putusan hukum yang lebih adaptif,
sementara norma khusus menyediakan kepastian hukum yang tegas dan
operasional. Pada saat yang sama, mekanisme alternatif seperti wasiat
wajibah memastikan bahwa perlindungan hak ekonomi anak tetap berjalan
meskipun terjadi perbedaan tafsir normatif. Implementasi ketiga model
secara simultan memungkinkan terbentuknya rezim hukum yang tidak
hanya konsisten, tetapi juga sensitif terhadap kebutuhan anak. Pendekatan
ini membantu mencegah fragmentasi putusan pengadilan dan menciptakan
standar perlindungan yang lebih adil dan berkelanjutan. Dengan demikian,
hukum tidak hanya berfungsi sebagai alat kontrol sosial, tetapijuga sebagai
instrumen kesejahteraan dan keadilan bagi anak (Putra, 2021).

Meskipun menjanjikan, implementasi model rekonstruktif ini tidak
lepas dari tantangan. Resistensi terhadap perubahan norma tradisional,
pluralitas tafsir fikih, serta keterbatasan dialog antara akademisi, ulama,
dan pembuat kebijakan menjadi hambatan nyata. Namun, di balik tantangan
tersebut terdapat peluang besar untuk melakukan reformasi hukum yang
lebih inklusif dan humanis. Perkembangan teknologi reproduksi menuntut
hukum untuk bersikap responsif tanpa kehilangan pijakannilai. Dialog lintas
disiplin menjadi kunci agar hukum Islam dan hukum nasional tidak berjalan
secara paralel tetapi saling berinteraksi dalam kerangka perlindungan anak.
Dengan pendekatan ini, reformasi hukum tidak dipahami sebagai ancaman
terhadap tradisi, melainkan sebagai upaya menjaga relevansi nilai-nilai
hukum dalam menghadapi realitas baru (Suriaatmaja, 2025).

Dengan memadukan harmonisasi interpretatif, pembentukan norma
hukum khusus, dan mekanisme alternatif perlindungan hak anak, dapat
dirumuskan kerangka yuridis yang menjamin kepastian hukum waris
bagi anak hasil sewa rahim tanpa mengorbankan integritas nilai-nilai
hukum Islam dan prinsip keadilan dalam hukum nasional. Rekonstruksi
ini menegaskan bahwa perlindungan anak bukanlah kompromi terhadap
norma agama atau negara, melainkan manifestasi dari tujuan luhur
keduanya. Rekomendasi normatif yang lahir dari pendekatan ini membuka
ruang bagi regulasi baru yang berpihak pada anak, menghormati nilai
moral, serta menjembatani hukum religius dan sekuler dalam satu orientasi
bersama: keadilan substantif bagi anak. Dengan demikian, hukum dapat
hadir tidak hanya sebagai sistem aturan, tetapi sebagai sarana perlindungan
kemanusiaan yang bermakna (Zulfahmi et al., 2024).

KESIMPULAN

Berdasarkan pembahasan yang telah diuraikan, dapat disimpulkan bahwa
status keperdataan anak hasil sewa rahim dalam perspektif hukum Islam
dan Undang-Undang Perkawinan di Indonesia masih berada dalam ruang
ketidakpastian normatif yang berdampak langsung pada pemenuhan hak
waris anak. Hukum Islam menempatkan kejelasan nasab sebagai fondasi



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 124-138 134

utama pewarisan demi menjaga tujuan syariat (maqasid al-syariah),
khususnya perlindungan keturunan (hifz al-nasl), sehingga praktik sewa
rahim dipandang problematik karena melibatkan pihak ketiga yang
berpotensi mengaburkan hubungan nasab. Sementara itu, hukum positif
Indonesia belum menyediakan pengaturan khusus yang komprehensif
mengenai surrogacy, sehingga status keperdataan dan hak waris anak
sering bergantung pada konstruksi hukum umum dan penafsiran yudisial
yang tidak selalu konsisten. Oleh karena itu, diperlukan rekonstruksi
hukum yang bersifat normatif dan filosofis melalui harmonisasi interpretasi
fikih, pembentukan norma hukum khusus, serta pemanfaatan mekanisme
alternatif perlindungan hak anak, agar kepastian hukum waris dapat
terwujud tanpa mengorbankan integritas nilai-nilai hukum Islam dan
prinsip keadilan dalam hukum nasional, dengan menempatkan kepentingan
terbaik anak sebagai orientasi utama perlindungan hukum.

DAFTAR PUSTAKA

Abikan, I. Y. (2024). The Status Of Assisted Reproductive Technology
Conceived-Child In Islamic Inheritance Law. Asy-Syari’ah, 26(2), 163-
182.

Aksa, F. N., Tahmid, M., & Widia, S. M. (2025). Tinjauan Hukum Islam
terhadap Teknologi Bayi Tabung dan Surrogacy: Kajian Normatif
Berdasarkan Maqasid al-Syari’ah. Palita: Journal of Social Religion
Research, 10(1), 51-62. https:/ /doi.org/10.24256 /pal.v10i1.6537

Al-Zuhayli, W. (1997). al-Figh al-Islami wa-Adillatuh. Dar al-Fikr.

Auda, J. (2008). Magqasid al-Shariah as philosophy of Islamic law: a systems
approach. International Institute of Islamic Thought (IIIT).

Forde, L. (2021). Welfare, justice, and diverse models of youth justice: A children’s
rights analysis. The International Journal of Children’s Rights, 29(4), 920—
945. https://doi.org/10.1163/15718182-29040005

Harland, S. R. (2023). Hak Waris Anak Hasil Surogasi Menurut Peraturan
Perundang—Undangan di Indonesia. Journal Evidence Of Law, 2(3), 17-23.

Hsb, S. A., & Azizah, N. (2025). Between Nasab and Heirs: Examining the Status
of the Surrogate Mother’s Child in Contemporary Islamic Law. Jurnal AL-
MAQASID: Jurnal Ilmu Kesyariahan Dan Keperdataan, 11(1), 198-209.
https://doi.org/10.24952/almagasid.v11i1.14503

Imanullah, M. N. (2021). Kedudukan Surogasi dan Status Hukum Anak
dalam Perspektif Hukum Perdata Di Indonesia. Jurnal Privat Law,
9(1), 124-136. https:/ /doi.org/10.20961 /privat.v9i1.28926

Islam, M. F., & Sirojuddin, M. (2024). Tinjauan Hukum Islam Terhadap
Status Hukum Anak Hasil Surrogate Mother. MABAHITS: Jurnal
Hukum Keluarga, 5(02), 36-50. https://doi.org/10.62097/mababhits.
v5i02.1872




Subairi
137 Status Keperdataan dan Waris Anak Hasil Sewa Rahim

Komala, N. (2018). Kewarisan Anak Hasil Proses Bayi Tabung (Wasiat Wajibah
Sebagai Hak Waris Anak Hasil Surrogate Mother Ditinjau Dari Berbagai
Aspek Hukum Di Indonesia). Indonesian Journal of Islamic Law, 1(1), 65—
81. https://doi.org/10.35719/ijil.v1il.21

Maulana, A., Akbar, Z., Habibie, R. A., Norhadi, M., & Hasuna, K. (2024).
Inheritance Rights of Nasabiyyah Children Born Out of Wedlock According
to Islamic Family Law. El-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga, 7(2), 444—461.
https://doi.org/10.22373/ujhk.v7i2.25072

Maulida, M., & Barkatullah, A. H. (2025). Perlindungan Hukum Terhadap
Anak Hasil Perjanjian Sewa Rahim Menurut Hukum Positif Di
Indonesia. Jurnal Kolaboratif Sains, 8(6), 3393-3402. https://doi.
org/10.56338/jks.v8i6.7790

Nur, W. (2024). Hak Waris Anak Hasil Surogasi Dalam Dualisme Hukum
Indonesia. Al-Mawarid Jurnal Syariah Dan Hukum (JSYH), 6(1), 35-50.

Nurantiana, N., Yunus, A., & Abbas, I. (2020). Status Kewarisan Anak Yang
Lahir Dari Hasil Sewa Rahim (Surrogate Mother) Menurut Hukum
Perdata dan Kompilasi Hukum Islam. Journal of Lex Generalis (JLG),
1(4), 570-585.

Pratiwi, N. S., & Habib, M. (2023). Status Nasab Dan Kewarisan Anak Hasil

Sewa Rahim Perspektif Majelis Ulama Indonesia Dan Kompilasi
Hukum Islam. Journal Smart Law, 2(1), 101-109.

Putra, R. M. (2021). Analisis Terhadap Hak Waris Anak Yang Dilahirkan Dari
Perjanjian Inseminasi Buatan Melalui Sewa Rahim. Officium Notarium,
1(3), 447-456. https://doi.org/10.20885/JON.voll.iss3.art4

Putri, A. P., & Ramadhani, D. A. (2021). Surrogate Mother Validity against
Children’s Civil Status: Comparative Study, Surrogate Mother in
Indonesia and Ukraine. Unifikasi: Jurnal Ilmu Hukum, 8(1), 78-85.
https:/ /doi.org/10.25134 /unifikasi.v8i1.3950

Ridwan, M., & Junaidi, M. (2024). A View of Civil Law and Islamic Law on
the Practice of Surrogate Mother. YURISDIKSI: Jurnal Wacana Hukum
Dan Sains, 19(4), 495-509.

Suriaatmaja, T. T. (2025). The Legal Status of Unborn Children as Heirs: A
Comparative Study of Civil Law and Islamic Law. Sinergi International
Journal of Law, 3(3), 152-160. https://doi.org/10.61194 /law.v3i3.794

Suryadi, Y. I. W., Wati, N. L. M. M., Astara, I. W. W,, Suryawan, I. G. B, &
Kosasih, J. I. (2025). The Legality of the Surrogate Mother Agreement
Reviewed from Indonesian Civil Law. Lex Publica, 12(1), 90-117.
https://doi.org/10.58829/1p.12.1.2025.279

Syahmanda, M. R., Wiradibrata, M. W., & Pramono, G. M. D. (2024).
Gestational Surrogacy dalam Islam dan Implikasi Hukum Syariah.
Ikhlas: Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam, 1(4), 163-172.

Syarif, N., Safe’i, A., Astarudin, T., & Sar’an, M. (2018). Transformasi dan
integrasi hukum Islam dalam hukum nasional: Kajian atas model, problem
dan reformasi hukum Islam di Indonesia. UIN Bandung.




Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 124-138 13g

Yang, A. K., Humaira, L., & Elmiyah, N. (2025). Akibat Hukum Praktik
Surogasi: Suatu Tinjauan Perbandingan. Lex Patrimonium, 4(3), 9.

Zulfahmi, Z., Asrofi, A., & Suroto, S. (2024). A Review of Islamic Law on
the Practice of” Tumpang Rahim” Based on Maqasid al-Syari’ah and
Contemporary Scholars. MAQASIDI: Jurnal Syariah Dan Hukum, 231-
246.



