
PERADABAN JOURNAL OF 
LAW AND SOCIETY
Vol. 4, Issue 2, December 2025 

E-ISSN: 2830-1757  

Page : 124-138

DOI : https://doi.org/10.59001/
pjls.v4i2.770

 
This work is licensed under a 
Creative Commons Attribution 
4.0 International License

Article
Status Keperdataan dan Hak 
Waris Anak Hasil Sewa Rahim 
dalam Perspektif Hukum 
Islam dan Undang-Undang 
Perkawinan

Abstract
The development of assisted reproductive technology, particularly the 
practice of surrogacy, presents new challenges for the Indonesian legal 
system, especially in determining the civil status and inheritance rights of 
children born through such mechanisms. To date, Indonesia lacks specific 
regulations governing surrogacy, leaving the determination of lineage 
(nasab), the validity of civil relationships, and the protection of children’s 
inheritance rights in a legal gray area. From an Islamic law perspective, the 
determination of lineage and inheritance rights relies heavily on the principle 
of al-walad lil-firāsy and maternal provisions that identify the mother as 
the woman who gives birth. Meanwhile, positive law through the Marriage 
Law and population administration regulations emphasizes the importance 
of clarity in parental status within state administrative documents. The 
inconsistency between these two legal regimes creates fundamental issues 
when children born through surrogacy do not automatically obtain lineage 
and inheritance rights from the commissioning parents, while surrogate 
mothers do not always maintain the expected social or legal relationship 
as parents. This study is a library research utilizing normative-judicial 
and comparative approaches, analyzing classical and contemporary fiqh 
literature, national regulations, and research findings from the last five years 
regarding surrogacy. The study indicates that uncertainty in determining 
a child’s civil status has direct implications for the limitation of inheritance 
rights, particularly when conflicts arise between fiqh provisions on lineage 
and the principles of population administration in positive law. This research 
proposes a model of legal reconstruction based on child protection and 
maqāṣid al-syarī‘ah to bridge this dualism, thereby creating legal certainty 
that is just, comprehensive, and responsive to developments in reproductive 
technology.

Keywords 
Civil status, inheritance rights, Islamic law, Marriage Law, surrogacy

Subairi
Sekolah Tinggi Agama Islam Nurul Huda Kapongan, Situbondo, 
Indonesia;  
email : subairimhi@gmail.com



Subairi
Status Keperdataan dan Waris Anak Hasil Sewa Rahim125

Abstrak
Perkembangan teknologi reproduksi berbantu, khususnya praktik sewa rahim 
(surrogacy), menghadirkan tantangan baru bagi sistem hukum Indonesia, terutama 
dalam penentuan status keperdataan dan hak waris anak yang dilahirkan melalui 
mekanisme tersebut. Hingga saat ini, Indonesia belum memiliki regulasi khusus yang 
mengatur surrogacy, sehingga penetapan nasab, keabsahan hubungan keperdataan, 
serta perlindungan hak waris anak sering berada dalam ruang abu-abu hukum. 
Dalam perspektif hukum Islam, penetapan nasab dan hak waris sangat bergantung 
pada prinsip al-walad lil-firāsy dan ketentuan keibuan yang menetapkan ibu sebagai 
perempuan yang melahirkan. Sementara itu, hukum positif melalui Undang-Undang 
Perkawinan dan peraturan kependudukan menekankan pentingnya kejelasan status 
orang tua dalam dokumen administrasi negara. Ketidaksinkronan kedua rezim 
hukum tersebut menimbulkan persoalan mendasar ketika anak hasil sewa rahim 
tidak secara otomatis memperoleh hak nasab dan waris dari pasangan pemesan, 
sementara ibu pengganti tidak selalu memiliki hubungan sosial maupun legal yang 
diharapkan sebagai orang tua. Penelitian ini merupakan library research dengan 
pendekatan yuridis-normatif dan komparatif yang menganalisis literatur fikih 
klasik–kontemporer, regulasi nasional, serta hasil penelitian lima tahun terakhir 
terkait surrogacy. Kajian menunjukkan bahwa ketidakpastian penetapan status 
keperdataan anak berimplikasi langsung terhadap pembatasan hak waris, terutama 
ketika terjadi pertentangan antara ketentuan fikih tentang nasab dan prinsip 
administrasi kependudukan dalam hukum positif. Penelitian ini menawarkan 
model rekonstruksi hukum berbasis perlindungan anak dan maqāṣid al-syarī‘ah 
untuk menjembatani dualisme tersebut, sehingga tercipta kepastian hukum yang 
adil, komprehensif, dan responsif terhadap perkembangan teknologi reproduksi.

Kata Kunci
hak waris, hukum Islam, sewa rahim, status keperdataan, Undang-Undang 
Perkawinan

PENDAHULUAN
Di era revolusi biomedis, praktik reproduksi berbantu khususnya sewa 
rahim (gestational surrogacy) telah berkembang menjadi solusi medis 
bagi pasangan dengan problem infertilitas yang sebelumnya dianggap 
mustahil memperoleh keturunan. Namun, di balik kemajuan teknologi 
tersebut, muncul dilema etis dan yuridis yang tidak dapat diabaikan 
begitu saja. Surrogacy bukan hanya persoalan medis atau kontraktual, 
melainkan menyentuh pertanyaan paling mendasar tentang identitas 
manusia: siapa yang diakui sebagai ibu, bagaimana nasab ditetapkan, 
dan apa status keperdataan anak yang dilahirkan melalui teknologi ini. 
Pertanyaan-pertanyaan tersebut berimplikasi langsung pada martabat 
anak sebagai subjek hukum yang hidup, berkembang, dan memiliki hak 
untuk diakui secara sosial dan yuridis. Dalam konteks ini, anak tidak 
boleh direduksi menjadi “produk kontrak” atau konsekuensi teknis dari 
kesepakatan antar orang dewasa. Sebaliknya, hukum dituntut hadir sebagai 
instrumen perlindungan yang memastikan bahwa inovasi teknologi tidak 
mengorbankan nilai-nilai kemanusiaan, terutama hak anak atas identitas, 
pengakuan keluarga, dan perlindungan sosial yang layak (Syahmanda et 
al., 2024).



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 124-138 126
Dalam konteks Indonesia, persoalan surrogacy menjadi semakin 

kompleks karena ketiadaan regulasi eksplisit yang mengatur praktik 
ini secara komprehensif. Undang-Undang Perkawinan, KUHPerdata, 
maupun Kompilasi Hukum Islam (KHI) belum memberikan jawaban 
normatif yang tegas mengenai status keperdataan anak hasil sewa rahim. 
Akibatnya, penentuan status anak sering bergantung pada interpretasi 
aparat pencatatan sipil atau pertimbangan subjektif hakim di pengadilan. 
Ketidakpastian ini berdampak langsung pada hak-hak fundamental anak, 
mulai dari pencatatan kelahiran, pengakuan sebagai anak sah, hingga akses 
terhadap hak waris dari orang tua genetik atau orang tua pemesan. Dalam 
kondisi demikian, hukum tidak lagi berfungsi sebagai pemberi kepastian, 
melainkan menjadi sumber kerentanan baru bagi anak. Padahal, prinsip 
negara hukum menuntut adanya kejelasan norma agar setiap subjek hokum 
terutama anak dapat memperoleh perlindungan yang setara dan bebas dari 
diskriminasi struktural (Nurantiana et al., 2020; Suryadi et al., 2025).

Dari perspektif hukum Islam, praktik surrogacy menantang salah 
satu tujuan utama syariat, yakni ḥifẓ al-nasl (perlindungan keturunan). 
Nasab dalam Islam bukan sekadar hubungan biologis, tetapi fondasi etis 
dan yuridis yang menentukan hak dan kewajiban keluarga, termasuk hak 
waris. Literatur fikih kontemporer menunjukkan bahwa mayoritas ulama 
menolak praktik sewa rahim karena dianggap mengaburkan garis nasab, 
mencampur peran keibuan, dan berpotensi membuka ruang eksploitasi 
terhadap tubuh perempuan. Namun demikian, pendekatan maqaṣid al-
shariah yang berkembang dalam lima tahun terakhir mulai membuka ruang 
refleksi baru, khususnya terhadap bentuk gestational surrogacy yang tidak 
melibatkan donor gamet. Pendekatan ini menekankan bahwa perlindungan 
anak sebagai hasil dari proses tersebut harus menjadi perhatian utama, 
tanpa harus mengorbankan prinsip dasar syariat. Dengan demikian, 
perdebatan nasab dalam konteks surrogacy menuntut pembacaan yang 
lebih hermeneutis dan kontekstual, bukan semata tekstual (Hsb & Azizah, 
2025).

Kajian akademik lima tahun terakhir menunjukkan meningkatnya 
perhatian terhadap isu surrogacy di Indonesia, namun sebagian besar 
penelitian masih bersifat parsial. Penelitian-penelitian tersebut umumnya 
berfokus pada keabsahan perjanjian sewa rahim, kekosongan regulasi, atau 
dimensi etis praktik tersebut terhadap perempuan. Studi Suryadi et al. 
(2025) dan Putri (2021), misalnya, menekankan bahwa kontrak surrogacy 
bertentangan dengan ketertiban umum, sementara kajian hukum Islam lebih 
banyak menyoroti aspek keharaman praktiknya. Sayangnya, sangat sedikit 
penelitian yang secara komprehensif mengaitkan penetapan nasab, status 
keperdataan anak, dan implikasinya terhadap hak waris dalam satu kerangka 
analisis terpadu. Padahal, persoalan hak waris merupakan konsekuensi 
paling nyata dari ketidakjelasan status hukum anak. Kekosongan inilah 
yang menjadi research gap signifikan dan menegaskan urgensi penelitian 
yang tidak hanya normatif, tetapi juga berorientasi pada perlindungan 



Subairi
Status Keperdataan dan Waris Anak Hasil Sewa Rahim127
anak sebagai subjek hokum (Putri & Ramadhani, 2021). Namun, tidak ada 
penelitian yang secara komprehensif menghubungkan penetapan nasab, 
status keperdataan, dan implikasi hak waris anak hasil surrogacy dengan 
pendekatan yurisprudensi terbaru. Inilah celah signifikan (research gap) 
yang menjadikan penelitian ini relevan dan urgen.

Selain itu, kelemahan penelitian terdahulu terletak pada dominasi 
pendekatan normatif-murni tanpa mempertimbangkan praktik peradilan 
sebagai arena konkret operasionalisasi hukum. Dalam sistem hukum 
Indonesia, putusan pengadilan sering kali menjadi sumber hukum tidak 
tertulis yang menentukan arah perlindungan hak anak. Minimnya studi 
yang mengkaji bagaimana hakim memutus perkara terkait anak kelahiran 
non-konvensional menyebabkan pemahaman status keperdataan anak 
hasil surrogacy tetap abstrak. Padahal, analisis putusan pengadilan dapat 
menunjukkan bagaimana hakim menyeimbangkan kekosongan hukum, 
nilai keadilan, dan kepentingan terbaik anak. Tanpa membaca hukum 
dalam praktiknya, rekomendasi regulatif berisiko berhenti pada tataran 
ideal tanpa daya guna. Oleh karena itu, penelitian ini menempatkan praktik 
peradilan dan administrasi sebagai bagian integral dari analisis yuridis 
(Yang et al., 2025).

Untuk menjawab kompleksitas tersebut, penelitian ini menggunakan 
metode library research dengan pendekatan yuridis-normatif dan komparatif. 
Sumber penelitian meliputi peraturan perundang-undangan nasional, 
literatur fikih klasik dan kontemporer, fatwa keagamaan, artikel jurnal 
lima tahun terakhir, serta putusan pengadilan yang tersedia secara 
terbuka. Analisis dilakukan melalui pendekatan konseptual untuk menguji 
konsistensi antara norma hukum Islam, hukum positif Indonesia, dan 
praktik administratif. Pendekatan ini memungkinkan penelitian tidak hanya 
mengidentifikasi kekosongan hukum, tetapi juga menawarkan konstruksi 
hukum alternatif yang berbasis prinsip maqaṣid al-shariah dan keadilan 
substantif. Dengan demikian, penelitian ini tidak terjebak pada dikotomi 
halal-haram atau sah-tidak sah semata, melainkan berupaya merumuskan 
solusi hukum yang manusiawi dan aplikatif (Aksa et al., 2025).

Berdasarkan fokus dan metodologi tersebut, penelitian ini dirancang 
untuk menjawab tiga rumusan masalah utama secara sistematis, pertama 
bagaimana konstruksi kepastian hukum terhadap penetapan nasab dan 
status keperdataan anak hasil sewa rahim dalam perspektif hukum 
Islam dan Undang-Undang Perkawinan di Indonesia?, kedua bagaimana 
implikasi penetapan status keperdataan tersebut terhadap hak waris anak, 
khususnya ketika terjadi pertentangan antara prinsip-prinsip fikih dan 
konstruksi hukum nasional?, ketiga model rekonstruksi hukum seperti apa 
yang normatif dan filosofis memungkinkan tercapainya kepastian hukum 
waris bagi anak hasil sewa rahim, sambil menjaga integritas nilai-nilai 
hukum Islam dan prinsip keadilan dalam hukum nasional?

Secara teoretis, penelitian ini menawarkan kebaruan melalui 
integrasi multidisipliner antara hukum Islam, hukum nasional, dan analisis 



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 124-138 128
yurisprudensi. Pendekatan ini memperkaya diskursus hukum keluarga 
dengan memasukkan dimensi teknologi reproduksi sebagai variabel baru 
yang menuntut pembaruan pemikiran hukum. Secara praktis, hasil penelitian 
diharapkan menjadi rujukan bagi pembuat kebijakan dalam merumuskan 
regulasi surrogacy yang berorientasi pada perlindungan anak; bagi hakim 
sebagai pedoman dalam menetapkan status keperdataan anak; serta bagi 
masyarakat sebagai jaminan bahwa kelahiran melalui teknologi reproduksi 
tidak menghilangkan hak sosial anak. Dengan demikian, penelitian ini 
berupaya memastikan bahwa kemajuan teknologi tidak menciptakan 
generasi anak tanpa perlindungan hukum (Syahmanda et al., 2024).

Artikel ini disusun secara sistematis: dimulai dengan pemaparan 
metodologi dan kerangka teori, dilanjutkan dengan analisis hukum positif 
Indonesia, kajian prinsip nasab dalam hukum Islam, perbandingan kedua 
sistem hukum, serta perumusan rekomendasi regulatif. Keseluruhan alur 
diarahkan untuk menegaskan satu pesan utama: bahwa kepastian hukum 
bagi anak harus ditempatkan di atas kepentingan kontraktual orang 
dewasa maupun tafsir sempit atas teks hukum. Di balik perdebatan tentang 
surrogacy, terdapat hak anak untuk diakui, dihargai, dan diwarisi secara 
layak. Dengan menempatkan anak sebagai pusat keadilan, hukum dapat 
menjalankan fungsinya tidak hanya sebagai sistem norma, tetapi juga 
sebagai instrumen perlindungan martabat manusia (Maulana et al., 2024).

METODE PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan pendekatan library research (penelitian 
kepustakaan) yang berfokus pada pengumpulan dan analisis data 
sekunder berupa literatur hukum primer dan sekunder, seperti peraturan 
perundang-undangan, fatwa keagamaan, buku akademik, serta artikel 
jurnal ilmiah yang membahas status keperdataan anak hasil sewa rahim 
dan implikasinya terhadap hak waris dalam perspektif Hukum Islam 
dan Undang-Undang Perkawinan. Pendekatan ini dipilih karena isu 
surrogacy merupakan persoalan normatif-konseptual yang memerlukan 
penafsiran yuridis dan doktrinal terhadap konsep nasab, keabsahan anak, 
serta hubungan kewarisan, baik dalam Kompilasi Hukum Islam maupun 
sistem hukum nasional. Data dianalisis melalui metode deskriptif-analitis 
dan komparatif dengan membandingkan pandangan fuqaha kontemporer, 
fatwa Majelis Ulama Indonesia, serta ketentuan hukum positif Indonesia 
untuk menilai kedudukan hukum anak yang lahir melalui perjanjian sewa 
rahim, khususnya terkait legitimasi hubungan perdata dan hak warisnya 
(Nurantiana et al., 2020). Pendekatan penelitian kepustakaan ini sejalan 
dengan karakter penelitian hukum normatif yang menekankan penelaahan 
sistematis terhadap norma dan doktrin hukum guna merumuskan implikasi 
yuridis yang koheren dan dapat dipertanggungjawabkan secara akademik 
(Pratiwi & Habib, 2023).



Subairi
Status Keperdataan dan Waris Anak Hasil Sewa Rahim129
HASIL DAN PEMBAHASAN

Kepastian Hukum Nasab dan Status Keperdataan Anak Hasil Sewa Rahim
Perkembangan teknologi reproduksi modern, khususnya praktik 

sewa rahim (surrogacy), telah menghadirkan persoalan hukum yang 
kompleks terkait kepastian nasab dan status keperdataan anak, yang 
belum sepenuhnya terakomodasi baik dalam hukum positif Indonesia 
maupun hukum Islam. Di tengah kekosongan dan fragmentasi regulasi 
tersebut, anak yang lahir dari praktik sewa rahim berpotensi berada dalam 
posisi rentan secara yuridis, terutama terkait pengakuan identitas hukum 
dan hak warisnya. Untuk menjawab persoalan ini, penelitian ini disusun 
menggunakan pendekatan normatif yuridis (library research) dengan 
menganalisis secara sistematis peraturan perundang-undangan, fatwa 
keagamaan, serta literatur akademik mutakhir guna menilai konstruksi 
kepastian hukum atas penetapan nasab anak hasil sewa rahim. Kerangka 
teori yang digunakan menekankan pendekatan interpretatif-kontekstual, 
yang tidak hanya membaca norma hukum secara tekstual, tetapi juga 
mempertimbangkan realitas sosial dan prinsip perlindungan anak sebagai 
subjek hukum yang harus ditempatkan di atas kepentingan kontraktual 
maupun pembacaan normatif yang sempit (Hsb & Azizah, 2025).

Dalam hukum positif Indonesia, status anak sangat bergantung pada 
status perkawinan orang tua; Undang-Undang Perkawinan mengakui 
anak sebagai sah apabila lahir dalam pernikahan yang sah menurut 
hukum agama dan negara. Namun, praktik surrogacy belum diatur secara 
eksplisit sehingga menciptakan ketidakpastian status anak yang lahir 
darinya. Beberapa kajian menunjukkan praktik ini dipandang bertentangan 
dengan undang-undang kesehatan dan perdata Indonesia yang cenderung 
menyamakan anak hasil sewa rahim dengan anak luar kawin atau tidak sah 
secara hukum perdata jika tidak didukung pernikahan yang sah antara ibu 
pengganti dan suaminya (Imanullah, 2021).

Ketidakjelasan status nasab anak hasil sewa rahim menurut hukum 
perdata menciptakan celah hukum signifikan dan berimplikasi pada hak 
keperdataan anak, termasuk pewarisan. Studi normatif menunjukkan bahwa 
di bawah Kitab Undang-Undang Hukum Perdata anak yang lahir dari ibu 
pengganti yang tidak berstatus istri sah hanya dapat memiliki status sebagai 
anak luar kawin, yang kemudian berdampak pada hak warisnya terhadap 
orang tua biologis atau pihak lain jika tidak ada pengakuan hukum seperti 
melalui adopsi formal (Harland, 2023).

Dalam perspektif hukum Islam kontemporer, prinsip nasab (garis 
keturunan) sangat fundamental karena menentukan hubungan hukum 
keluarga, kewarisan, dan identitas sosial-agama anak. Literatur fikih 
modern menjelaskan bahwa apabila anak lahir melalui praktik sewa rahim 
yang melibatkan pihak ketiga (surrogate mother), baik nasab maupun 
kewarisan menjadi kabur karena tidak selaras dengan prinsip hifz al-



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 124-138 130
nasl (perlindungan keturunan) yang menuntut kejelasan garis keturunan 
biologis dan ikatan pernikahan yang sah (Islam & Sirojuddin, 2024).

Majelis Ulama Indonesia (MUI) secara normatif memposisikan praktik 
sewa rahim sebagai tidak diperbolehkan (haram) karena berpotensi merusak 
prinsip nasab dan struktur keluarga Islam; fatwa tersebut memberi dasar 
bagi pendekatan yuridis Islam yang menolak akuisisi nasab dari orang tua 
biologis di luar kerangka pernikahan syar’i. Hal ini berarti bahwa anak 
yang lahir dari sewa rahim hanya memiliki hubungan nasab dengan pihak 
yang mengandung secara fisik dan tidak otomatis diwariskan secara Islam 
kepada ayah biologis kecuali ada pernikahan yang sah (Pratiwi & Habib, 
2023).

Indonesia menganut dualisme hukum, yakni hukum positif nasional 
dan hukum Islam khusus untuk masyarakat Muslim. Studi normatif 
tentang hak waris anak hasil surrogasi menunjukkan adanya persamaan 
dan perbedaan dalam dua sistem tersebut; hukum positif cenderung 
membiarkan interpretasi status anak sebagai luar kawin dengan basis 
norma umum, sementara hukum Islam menolak praktik ini karena nasab 
dan kewarisan yang tidak jelas, sehingga kedua sistem hukum menghadapi 
tantangan harmonisasi dalam menjamin kepastian hukum penuh bagi anak 
tersebut (Nur, 2024).

Ketidakpastian status nasab menyebabkan implikasi serius pada 
hak waris anak hasil sewa rahim; tanpa kejelasan hukum, anak dapat 
kehilangan haknya untuk mewarisi dari orang tua biologis atau pihak lain 
yang berhak jika hubungan hukum keluarga tidak diakui secara formal. 
Hal ini bertentangan dengan prinsip perlindungan anak dalam hukum 
positif yang menegaskan bahwa anak harus dilindungi hak-hak dasarnya, 
termasuk hak mendapatkan identitas dan pewarisan yang adil (Maulida & 
Barkatullah, 2025).

Analisis komparatif mengindikasikan bahwa harmonisasi antara 
hukum positif dan hukum Islam dapat ditemukan melalui prinsip umum 
perlindungan anak dan kepastian nasab keduanya menuntut agar ketentuan 
hukum dibuat jelas, adil, dan berpihak pada kepentingan terbaik anak. 
Konsep perlindungan hak warga negara dan keluarga menurut hukum 
nasional dapat diintegrasikan dengan prinsip maqāṣid al-syarī’ah (tujuan 
hukum Islam) seperti menjaga nasab dan martabat anak untuk menyediakan 
solusi hukum yang komprehensif dan berkeadilan (Nurantiana et al., 2020).

Dengan mempertimbangkan kompleksitas hukum dan kebutuhan 
perlindungan anak sebagai subjek hukum, rekomendasi regulatif yang 
mendesak adalah pembentukan aturan khusus yang mengatur praktik 
sewa rahim secara jelas baik dalam undang-undang kesehatan, perkawinan, 
maupun hukum keluarga yang menempatkan kepastian hukum atas status 
nasab dan hak waris anak sebagai prioritas utama, di atas kepentingan 
kontraktual atau tafsir sempit atas teks. Regulasi tersebut harus menjamin 
bahwa anak hasil sewa rahim diakui sebagai subjek hukum dengan identitas 
yang sah, hak perdata yang lengkap, dan perlindungan warisan sesuai 



Subairi
Status Keperdataan dan Waris Anak Hasil Sewa Rahim131
dengan prinsip hukum nasional dan maqāṣid hukum Islam (Syarif et al., 
2018).

Implikasi Status Keperdataan Anak terhadap Hak Waris dalam Ketegan-
gan Fikih dan Hukum Nasional

Penetapan status keperdataan anak hasil sewa rahim membawa 
implikasi mendalam terhadap hak waris, terutama ketika norma hukum 
yang berlaku tidak sepenuhnya berpihak pada kepentingan anak. Dalam 
praktik, anak kerap menjadi pihak yang paling rentan karena harus 
menanggung konsekuensi hukum dari keputusan reproduktif orang dewasa 
yang berada di luar kendalinya. Ketika prinsip fikih menuntut kejelasan 
nasab sebagai fondasi pewarisan, sementara hukum nasional beroperasi 
melalui konstruksi administratif dan legal-formal, ruang ketegangan pun 
tak terhindarkan. Di titik inilah persoalan hak waris anak hasil surrogacy 
tidak lagi semata perdebatan normatif, melainkan ujian moral dan yuridis 
tentang sejauh mana hukum mampu melindungi martabat dan masa depan 
anak sebagai manusia yang utuh (Nur, 2024).

Analisis dilakukan secara komparatif antara hukum Islam dan hukum 
nasional untuk menilai bagaimana status keperdataan anak dibentuk dan 
bagaimana implikasinya terhadap hak waris (Maulida & Barkatullah, 
2025). Kerangka kepastian hukum dipadukan dengan prinsip best interest 
of the child guna memastikan bahwa analisis tidak berhenti pada kepatuhan 
normatif, tetapi juga menyentuh keadilan substantif yang dirasakan oleh 
anak sebagai subjek hukum yang hidup dan berkembang (Nurantiana et 
al., 2020).

Dalam hukum positif Indonesia, status anak sangat ditentukan oleh 
keberadaan perkawinan yang sah antara orang tua. Anak yang lahir di luar 
kerangka tersebut ditempatkan dalam posisi hukum yang terbatas, terutama 
dalam relasi perdata dengan ayah biologisnya. Dalam konteks sewa rahim, 
ketiadaan pengaturan khusus menyebabkan anak sering diposisikan secara 
analog dengan anak luar kawin, meskipun terdapat ikatan genetik yang 
jelas. Pendekatan ini menunjukkan bahwa hukum positif masih berfokus 
pada legitimasi prosedural, sementara dimensi keadilan substantif bagi 
anak belum sepenuhnya terakomodasi (Nurantiana et al., 2020).

Konsekuensi langsung dari ketidakjelasan status keperdataan tersebut 
adalah tergerusnya hak waris anak. Anak hasil sewa rahim berpotensi 
kehilangan haknya untuk mewarisi harta orang tua biologis secara penuh 
dan hanya bergantung pada mekanisme alternatif seperti hibah atau wasiat. 
Kondisi ini menciptakan ketimpangan struktural karena hak ekonomi anak 
ditentukan oleh konstruksi hukum yang tidak ia pilih. Dalam perspektif 
keadilan sosial, situasi ini menegaskan bahwa hukum positif belum 
sepenuhnya berhasil melindungi anak dari dampak negatif kekosongan 
regulasi reproduksi berbantu (Nur, 2024).

Dalam hukum Islam, nasab bukan sekadar hubungan biologis, 
melainkan fondasi etis dan yuridis bagi terbentuknya hak dan kewajiban 



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 124-138 132
keluarga, termasuk hak waris. Prinsip hifẓ al-nasl menempatkan kejelasan 
keturunan sebagai tujuan utama syariat demi menjaga keteraturan sosial 
dan martabat manusia. Oleh karena itu, praktik sewa rahim yang melibatkan 
pihak ketiga dipandang problematik karena berpotensi mengaburkan garis 
nasab. Konsekuensinya, anak yang lahir dari praktik tersebut menghadapi 
hambatan serius dalam memperoleh legitimasi kewarisan secara fikih, 
meskipun secara biologis ia terhubung dengan orang tua genetiknya (Al-
Zuhayli, 1997).

Pandangan ulama kontemporer, termasuk fatwa Majelis Ulama 
Indonesia, cenderung menolak praktik sewa rahim demi menjaga kemurnian 
nasab. Namun, sikap normatif ini sekaligus melahirkan dilema etis ketika 
diterapkan pada anak yang telah lahir dan membutuhkan perlindungan 
hukum. Penolakan pewarisan berbasis nasab yang tidak sah secara syar’i 
berpotensi menempatkan anak dalam posisi terpinggirkan secara ekonomi. 
Di sinilah muncul kebutuhan mendesak untuk membedakan antara 
penilaian hukum terhadap praktik surrogacy dan tanggung jawab moral 
hukum terhadap hak anak yang lahir dari praktik tersebut (PUTRA, 2021).

Ketegangan antara hukum Islam dan hukum nasional terletak 
pada perbedaan titik tekan: hukum Islam menegaskan legitimasi nasab 
sebagai syarat mutlak pewarisan, sementara hukum nasional cenderung 
mengakomodasi status anak melalui mekanisme administratif. Perbedaan 
ini menciptakan situasi paradoksal, di mana upaya perlindungan anak 
dalam satu sistem dapat dipersepsikan sebagai pelanggaran prinsip dalam 
sistem lain. Ketegangan tersebut menuntut pendekatan hukum yang lebih 
reflektif, yang tidak sekadar memilih salah satu sistem, tetapi mencari jalan 
tengah yang adil dan berperikemanusiaan (Nurantiana et al., 2020).

Peluang harmonisasi terbuka ketika prinsip kepentingan terbaik anak 
dijadikan poros utama penalaran hukum. Dalam perspektif maqaṣid al-
syariah, perlindungan terhadap kehidupan, martabat, dan kesejahteraan 
anak merupakan tujuan fundamental syariat. Prinsip ini dapat menjadi 
jembatan antara hukum Islam dan hukum nasional dengan membuka 
ruang bagi mekanisme alternatif seperti wasiat wajibah atau jaminan hak 
ekonomi lainnya, tanpa harus melegitimasi praktik sewa rahim itu sendiri. 
Pendekatan ini memungkinkan hukum tetap konsisten secara normatif 
sekaligus responsif secara humanis (Auda, 2008).

Implikasi penetapan status keperdataan anak hasil sewa rahim 
terhadap hak waris menegaskan perlunya pergeseran paradigma hukum 
dari pendekatan normatif semata menuju perlindungan substantif terhadap 
anak. Rekomendasi normatif yang dapat diajukan adalah pembentukan 
regulasi yang secara tegas menjamin hak ekonomi anak, terlepas dari 
kontroversi atas praktik surrogacy. Dengan menempatkan anak sebagai 
pusat keadilan hukum, hukum Islam dan hukum nasional dapat bertemu 
dalam satu tujuan bersama: memastikan bahwa tidak ada anak yang 
kehilangan hak waris dan pengakuan hanya karena ia lahir dari teknologi 
reproduksi yang belum sepenuhnya dipahami oleh hukum (Forde, 2021). 



Subairi
Status Keperdataan dan Waris Anak Hasil Sewa Rahim133
Kepastian Hukum Waris Anak dalam Rekonstruksi Normatif-Filosofis

Rekonstruksi hukum terkait status keperdataan dan hak waris 
anak hasil sewa rahim berangkat dari situasi ketidakpastian normatif 
yang bersumber dari dua sistem hukum yang sama-sama berpengaruh di 
Indonesia, yakni hukum Islam dan hukum positif nasional. Dalam hukum 
positif, praktik sewa rahim belum diatur secara eksplisit, sehingga status 
anak yang lahir melalui teknologi reproduksi ini sering diposisikan secara 
problematis, bahkan disamakan dengan anak luar kawin dalam praktik 
administratif dan yudisial. Di sisi lain, hukum Islam menempatkan nasab 
sebagai fondasi utama pembentukan hubungan hukum keluarga dan 
kewarisan, sehingga keterlibatan pihak ketiga dalam kehamilan dipandang 
berpotensi mengaburkan garis keturunan. Ketegangan normatif ini tidak 
berhenti pada tataran teori, melainkan berdampak nyata pada hak waris 
anak yang berisiko kehilangan legitimasi hukum baik secara syar‘i maupun 
secara negara. Oleh karena itu, kebutuhan akan model rekonstruksi hukum 
yang tidak hanya normatif-positivistik, tetapi juga substantif, humanis, dan 
berorientasi pada keadilan bagi anak sebagai subjek hukum yang hidup 
dan berkembang menjadi semakin mendesak (Ridwan & Junaidi, 2024).

Model pertama yang ditawarkan adalah harmonisasi antara teks 
hukum fikih dan hukum nasional melalui pembacaan kontekstual yang 
progresif dan bertanggung jawab. Pendekatan ini berangkat dari kesadaran 
bahwa prinsip nasab dalam hukum Islam tidak dapat dilepaskan dari tujuan 
moral dan sosial yang melandasinya, yakni menjaga keteraturan keluarga 
dan martabat manusia. Dalam konteks teknologi reproduksi modern, 
pembacaan tekstual yang kaku berpotensi menghasilkan ketidakadilan baru, 
khususnya bagi anak yang tidak memiliki kuasa atas cara kelahirannya. 
Oleh karena itu, harmonisasi interpretatif mendorong agar prinsip nasab 
dibaca dalam bingkai maqaṣid al-syariah, khususnya perlindungan 
terhadap keturunan dan hak anak. Dengan demikian, adaptasi prinsip 
fikih terhadap realitas surrogacy tidak dimaksudkan untuk melegitimasi 
praktiknya secara mutlak, melainkan untuk memastikan bahwa anak tetap 
memperoleh pengakuan dan hak kewarisan yang adil dalam kerangka 
hukum nasional tanpa menanggalkan nilai dasar syariat (Abikan, 2024).

Model kedua menekankan urgensi pembentukan norma khusus 
dalam hukum nasional yang secara tegas mengatur status keperdataan anak 
hasil sewa rahim. Ketiadaan pengaturan eksplisit selama ini menyebabkan 
ketergantungan pada analogi hukum yang sering kali tidak memadai dan 
membuka ruang diskriminasi terhadap anak. Norma khusus diperlukan 
agar negara tidak lagi menempatkan anak dalam posisi hukum yang 
ambigu, melainkan memberikan kepastian mengenai nasab keperdataan, 
hak waris, serta hak hukum lainnya secara administratif dan yudisial. 
Regulasi yang jelas juga akan membantu hakim dalam memutus perkara 
dengan standar yang konsisten dan berorientasi pada perlindungan 
anak. Lebih jauh, pembentukan norma khusus menunjukkan kehadiran 
negara dalam merespons perkembangan teknologi reproduksi secara etis 



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 124-138 134
dan bertanggung jawab. Dengan demikian, hukum nasional berfungsi 
sebagai instrumen ketertiban dan  juga sebagai sarana keadilan sosial yang 
melindungi kelompok paling rentan, yakni anak(Suryadi et al., 2025).

Model ketiga adalah integrasi mekanisme alternatif perlindungan 
hak anak, seperti wasiat wajibah atau instrumen jaminan hukum lain yang 
memungkinkan anak memperoleh hak ekonomi tanpa harus mengubah 
struktur nasab tradisional secara radikal. Pendekatan ini bersifat pragmatis-
etis, karena berupaya menjembatani ketegangan antara norma fikih 
klasik dan kebutuhan perlindungan anak dalam konteks modern. Melalui 
mekanisme alternatif, anak tetap dapat memperoleh jaminan kesejahteraan 
ekonomi dan pengakuan sosial meskipun status nasabnya diperdebatkan. 
Wasiat wajibah, misalnya, dapat diposisikan sebagai bentuk tanggung 
jawab moral dan hukum orang tua genetik terhadap anak, tanpa harus 
menabrak prinsip kejelasan nasab yang dijunjung tinggi dalam hukum 
Islam. Dengan cara ini, hukum tidak dipaksa memilih antara kesetiaan pada 
tradisi dan perlindungan anak, melainkan mengintegrasikan keduanya 
secara proporsional dan berkeadilan (Komala, 2018).

Dalam diskursus hukum Islam kontemporer, praktik surrogacy memang 
masih menuai penolakan luas karena dianggap berpotensi mengaburkan 
nasab. Namun demikian, literatur fikih modern menunjukkan adanya 
ruang ijtihad yang mempertimbangkan kepentingan anak sebagai prioritas 
etik. Perbedaan pendapat ulama terkait siapa yang harus diakui sebagai ibu 
apakah ibu biologis, genetik, atau pengasuh menunjukkan bahwa persoalan 
ini tidak sesederhana larangan normatif semata. Perdebatan tersebut justru 
membuka ruang refleksi bahwa hukum Islam memiliki tradisi dinamis 
dalam merespons realitas baru. Dengan pendekatan ijtihad yang berhati-
hati, hukum Islam dapat menawarkan solusi untuk menjaga kemurnian 
nasab , sekaligus juga mencegah ketidakadilan terhadap anak. Perspektif 
ini menegaskan bahwa nilai keadilan dan kemaslahatan merupakan bagian 
inheren dari syariat, bukan unsur eksternal yang dipaksakan (Pratiwi & 
Habib, 2023).

Fondasi filosofis dari seluruh upaya rekonstruksi hukum ini adalah 
prinsip keadilan substantif yang menempatkan kepentingan terbaik anak 
sebagai pusat analisis. Keadilan substantif menuntut agar hukum tidak 
berhenti pada pemenuhan prosedur formal, melainkan memastikan bahwa 
hasil akhirnya benar-benar melindungi hak dan martabat anak. Dalam 
konteks anak hasil sewa rahim, keadilan substantif berarti memastikan 
bahwa anak tidak kehilangan hak waris hanya karena cara kelahirannya 
berada di luar pola konvensional. Prinsip ini sejalan dengan nilai-nilai 
hukum Islam yang menempatkan perlindungan terhadap manusia sebagai 
tujuan utama syariat, sekaligus sejalan dengan semangat hukum nasional 
yang mengakui anak sebagai subjek hukum yang harus dilindungi. Dengan 
demikian, rekonstruksi hukum yang berkeadilan tidak bertentangan dengan 
nilai agama maupun negara, melainkan menjadi titik temu keduanya (Nur, 
2024).



Subairi
Status Keperdataan dan Waris Anak Hasil Sewa Rahim135

Secara praktis, ketiga model rekonstruksi hukum tersebut saling 
melengkapi dan tidak berdiri sendiri. Harmonisasi interpretatif memberikan 
dasar filosofis dan teologis bagi putusan hukum yang lebih adaptif, 
sementara norma khusus menyediakan kepastian hukum yang tegas dan 
operasional. Pada saat yang sama, mekanisme alternatif seperti wasiat 
wajibah memastikan bahwa perlindungan hak ekonomi anak tetap berjalan 
meskipun terjadi perbedaan tafsir normatif. Implementasi ketiga model 
secara simultan memungkinkan terbentuknya rezim hukum yang tidak 
hanya konsisten, tetapi juga sensitif terhadap kebutuhan anak. Pendekatan 
ini membantu mencegah fragmentasi putusan pengadilan dan menciptakan 
standar perlindungan yang lebih adil dan berkelanjutan. Dengan demikian, 
hukum tidak hanya berfungsi sebagai alat kontrol sosial, tetapi juga sebagai 
instrumen kesejahteraan dan keadilan bagi anak (Putra, 2021).

Meskipun menjanjikan, implementasi model rekonstruktif ini tidak 
lepas dari tantangan. Resistensi terhadap perubahan norma tradisional, 
pluralitas tafsir fikih, serta keterbatasan dialog antara akademisi, ulama, 
dan pembuat kebijakan menjadi hambatan nyata. Namun, di balik tantangan 
tersebut terdapat peluang besar untuk melakukan reformasi hukum yang 
lebih inklusif dan humanis. Perkembangan teknologi reproduksi menuntut 
hukum untuk bersikap responsif tanpa kehilangan pijakan nilai. Dialog lintas 
disiplin menjadi kunci agar hukum Islam dan hukum nasional tidak berjalan 
secara paralel tetapi saling berinteraksi dalam kerangka perlindungan anak. 
Dengan pendekatan ini, reformasi hukum tidak dipahami sebagai ancaman 
terhadap tradisi, melainkan sebagai upaya menjaga relevansi nilai-nilai 
hukum dalam menghadapi realitas baru (Suriaatmaja, 2025).

Dengan memadukan harmonisasi interpretatif, pembentukan norma 
hukum khusus, dan mekanisme alternatif perlindungan hak anak, dapat 
dirumuskan kerangka yuridis yang menjamin kepastian hukum waris 
bagi anak hasil sewa rahim tanpa mengorbankan integritas nilai-nilai 
hukum Islam dan prinsip keadilan dalam hukum nasional. Rekonstruksi 
ini menegaskan bahwa perlindungan anak bukanlah kompromi terhadap 
norma agama atau negara, melainkan manifestasi dari tujuan luhur 
keduanya. Rekomendasi normatif yang lahir dari pendekatan ini membuka 
ruang bagi regulasi baru yang berpihak pada anak, menghormati nilai 
moral, serta menjembatani hukum religius dan sekuler dalam satu orientasi 
bersama: keadilan substantif bagi anak. Dengan demikian, hukum dapat 
hadir tidak hanya sebagai sistem aturan, tetapi sebagai sarana perlindungan 
kemanusiaan yang bermakna (Zulfahmi et al., 2024).

KESIMPULAN
Berdasarkan pembahasan yang telah diuraikan, dapat disimpulkan bahwa 
status keperdataan anak hasil sewa rahim dalam perspektif hukum Islam 
dan Undang-Undang Perkawinan di Indonesia masih berada dalam ruang 
ketidakpastian normatif yang berdampak langsung pada pemenuhan hak 
waris anak. Hukum Islam menempatkan kejelasan nasab sebagai fondasi 



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 124-138 136
utama pewarisan demi menjaga tujuan syariat (maqaṣid al-syariah), 
khususnya perlindungan keturunan (ḥifẓ al-nasl), sehingga praktik sewa 
rahim dipandang problematik karena melibatkan pihak ketiga yang 
berpotensi mengaburkan hubungan nasab. Sementara itu, hukum positif 
Indonesia belum menyediakan pengaturan khusus yang komprehensif 
mengenai surrogacy, sehingga status keperdataan dan hak waris anak 
sering bergantung pada konstruksi hukum umum dan penafsiran yudisial 
yang tidak selalu konsisten. Oleh karena itu, diperlukan rekonstruksi 
hukum yang bersifat normatif dan filosofis melalui harmonisasi interpretasi 
fikih, pembentukan norma hukum khusus, serta pemanfaatan mekanisme 
alternatif perlindungan hak anak, agar kepastian hukum waris dapat 
terwujud tanpa mengorbankan integritas nilai-nilai hukum Islam dan 
prinsip keadilan dalam hukum nasional, dengan menempatkan kepentingan 
terbaik anak sebagai orientasi utama perlindungan hukum.

DAFTAR PUSTAKA
Abikan, I. Y. (2024). The Status Of Assisted Reproductive Technology 

Conceived-Child In Islamic Inheritance Law. Asy-Syari’ah, 26(2), 163–
182.

Aksa, F. N., Tahmid, M., & Widia, S. M. (2025). Tinjauan Hukum Islam 
terhadap Teknologi Bayi Tabung dan Surrogacy: Kajian Normatif 
Berdasarkan Maqasid al-Syari’ah. Palita: Journal of Social Religion 
Research, 10(1), 51–62. https://doi.org/10.24256/pal.v10i1.6537

Al-Zuhayli, W. (1997). al-Fiqh al-Islami wa-Adillatuh. Dar al-Fikr.
Auda, J. (2008). Maqasid al-Shariah as philosophy of Islamic law: a systems 

approach. International Institute of Islamic Thought (IIIT).
Forde, L. (2021). Welfare, justice, and diverse models of youth justice: A children’s 

rights analysis. The International Journal of Children’s Rights, 29(4), 920–
945. https://doi.org/10.1163/15718182-29040005

Harland, S. R. (2023). Hak Waris Anak Hasil Surogasi Menurut Peraturan 
Perundang–Undangan di Indonesia. Journal Evidence Of Law, 2(3), 17–23.

Hsb, S. A., & Azizah, N. (2025). Between Nasab and Heirs: Examining the Status 
of the Surrogate Mother’s Child in Contemporary Islamic Law. Jurnal AL-
MAQASID: Jurnal Ilmu Kesyariahan Dan Keperdataan, 11(1), 198–209. 
https://doi.org/10.24952/almaqasid.v11i1.14503

Imanullah, M. N. (2021). Kedudukan Surogasi dan Status Hukum Anak 
dalam Perspektif Hukum Perdata Di Indonesia. Jurnal Privat Law, 
9(1), 124–136. https://doi.org/10.20961/privat.v9i1.28926

Islam, M. F., & Sirojuddin, M. (2024). Tinjauan Hukum Islam Terhadap 
Status Hukum Anak Hasil Surrogate Mother. MABAHITS: Jurnal 
Hukum Keluarga, 5(02), 36–50. https://doi.org/10.62097/mabahits.
v5i02.1872



Subairi
Status Keperdataan dan Waris Anak Hasil Sewa Rahim137
Komala, N. (2018). Kewarisan Anak Hasil Proses Bayi Tabung (Wasiat Wajibah 

Sebagai Hak Waris Anak Hasil Surrogate Mother Ditinjau Dari Berbagai 
Aspek Hukum Di Indonesia). Indonesian Journal of Islamic Law, 1(1), 65–
81. https://doi.org/10.35719/ijil.v1i1.21

Maulana, A., Akbar, Z., Habibie, R. A., Norhadi, M., & Hasuna, K. (2024). 
Inheritance Rights of Nasabiyyah Children Born Out of Wedlock According 
to Islamic Family Law. El-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga, 7(2), 444–461. 
https://doi.org/10.22373/ujhk.v7i2.25072

Maulida, M., & Barkatullah, A. H. (2025). Perlindungan Hukum Terhadap 
Anak Hasil Perjanjian Sewa Rahim Menurut Hukum Positif Di 
Indonesia. Jurnal Kolaboratif Sains, 8(6), 3393–3402. https://doi.
org/10.56338/jks.v8i6.7790

Nur, W. (2024). Hak Waris Anak Hasil Surogasi Dalam Dualisme Hukum 
Indonesia. Al-Mawarid Jurnal Syariah Dan Hukum (JSYH), 6(1), 35–50.

Nurantiana, N., Yunus, A., & Abbas, I. (2020). Status Kewarisan Anak Yang 
Lahir Dari Hasil Sewa Rahim (Surrogate Mother) Menurut Hukum 
Perdata dan Kompilasi Hukum Islam. Journal of Lex Generalis (JLG), 
1(4), 570–585.

Pratiwi, N. S., & Habib, M. (2023). Status Nasab Dan Kewarisan Anak Hasil 
Sewa Rahim Perspektif Majelis Ulama Indonesia Dan Kompilasi 
Hukum Islam. Journal Smart Law, 2(1), 101–109.

Putra, R. M. (2021). Analisis Terhadap Hak Waris Anak Yang Dilahirkan Dari 
Perjanjian Inseminasi Buatan Melalui Sewa Rahim. Officium Notarium, 
1(3), 447–456. https://doi.org/10.20885/JON.vol1.iss3.art4

Putri, A. P., & Ramadhani, D. A. (2021). Surrogate Mother Validity against 
Children’s Civil Status: Comparative Study, Surrogate Mother in 
Indonesia and Ukraine. Unifikasi: Jurnal Ilmu Hukum, 8(1), 78–85. 
https://doi.org/10.25134/unifikasi.v8i1.3950

Ridwan, M., & Junaidi, M. (2024). A View of Civil Law and Islamic Law on 
the Practice of Surrogate Mother. YURISDIKSI: Jurnal Wacana Hukum 
Dan Sains, 19(4), 495–509.

Suriaatmaja, T. T. (2025). The Legal Status of Unborn Children as Heirs: A 
Comparative Study of Civil Law and Islamic Law. Sinergi International 
Journal of Law, 3(3), 152–160. https://doi.org/10.61194/law.v3i3.794

Suryadi, Y. I. W., Wati, N. L. M. M., Astara, I. W. W., Suryawan, I. G. B., & 
Kosasih, J. I. (2025). The Legality of the Surrogate Mother Agreement 
Reviewed from Indonesian Civil Law. Lex Publica, 12(1), 90–117. 
https://doi.org/10.58829/lp.12.1.2025.279

Syahmanda, M. R., Wiradibrata, M. W., & Pramono, G. M. D. (2024). 
Gestational Surrogacy dalam Islam dan Implikasi Hukum Syariah. 
Ikhlas: Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam, 1(4), 163–172.

Syarif, N., Safe’i, A., Astarudin, T., & Sar’an, M. (2018). Transformasi dan 
integrasi hukum Islam dalam hukum nasional: Kajian atas model, problem 
dan reformasi hukum Islam di Indonesia. UIN Bandung.



Peradaban Journal Law and Society. 4(2) 2025 : 124-138 138
Yang, A. K., Humaira, L., & Elmiyah, N. (2025). Akibat Hukum Praktik 

Surogasi: Suatu Tinjauan Perbandingan. Lex Patrimonium, 4(3), 9.
Zulfahmi, Z., Asrofi, A., & Suroto, S. (2024). A Review of Islamic Law on 

the Practice of” Tumpang Rahim” Based on Maqāṣid al-Syarī’ah and 
Contemporary Scholars. MAQASIDI: Jurnal Syariah Dan Hukum, 231–
246.


