PERADABAN JOURNAL OF
RELIGION AND SOCIETY
Vol. 5, Issue 1, January 2026

ISSN 2962-7958

Page : 1-15
DOI:
https://doi.org/10.59001/pjrs.v5il1.771

Copyright
© The Author(s) 2026

This work is licensed under a
Creative Commons Attribution 4.0
International License

PERADABAN JOURNAL OF
RELIGION AND
SOCIETY

Article

Sakralitas, Komoditas,
dan Konflik: Perdagangan
Cendana dan Penyebaran
Agama-Agama di Nusa
Tenggara Timur

Maulidia Dhuryati Piala Bora?, Najamudin M . Lobang 2
! Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta, Indonesia;
email : 24205021009@student.uin-suka.ac.id

2Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta, Indonesia;
email : nmlobang@gmail.com

Abstract

This research examines sand mining practices in East Lombok Regency
through the perspective of Hifz al-Bi’ah (environmental protection)
within the framework of Maqasid asy-Syari‘ah (the objectives of Islamic
law). Using a descriptive qualitative approach, this study integrates
empirical data from field observations and interviews with affected
communities, along with a normative analysis based on Islamic
teachings. The findings indicate that sand mining—whether in rivers,
coastal areas, or at sea—causes multidimensional environmental
damage, including the destruction of agricultural land, coastal
abrasion, water pollution, and social conflicts. From the perspective
of Maqasid asy-Syari‘ah, these practices contradict the principles of
hifz al-nafs (preservation of life), hifz al-mal (preservation of wealth),
and hifz al-bi’‘ah (preservation of the environment). Furthermore,
they disregard the principle of figh al-awlawiyyat (legal priorities),
which emphasizes long-term public welfare. This study affirms that
environmental protection is a syari obligation and recommends
the need for policies based on Islamic values to achieve sustainable
development.

Keyword

Commodity, religion spread, sacredness, sandalwood trade, structural
conflict.



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 1- 15

Abstrak

Penelitian ini mengkaji hubungan antara sakralitas, komoditas, dan konflik dalam
perdagangan cendana serta pengaruhnya terhadap penyebaran Islam, Katolik,
dan Protestan di Nusa Tenggara Timur (NTT). Cendana, yang secara historis
memiliki nilai ritual dalam tradisi lokal dan agama-agama dunia, sejak abad ke-
10 hingga ke-17 berkembang menjadi komoditas yang sangat bernilai dalam
jaringan perdagangan Asia dan Eropa. Perpaduan nilai sakral dan ekonomi ini
memicu kontestasi antara elit lokal, pedagang Muslim, serta kekuatan kolonial
Portugis dan Belanda yang berupaya menguasai sumber daya strategis tersebut.
Penelitian terdahulu umumnya berfokus pada aspek ekonomi-politik, sedangkan
kajian mengenai peran cendana dalam dinamika keagamaan masih terbatas.
Dengan menggunakan pendekatan kualitatif-historis dan kerangka teori Johan
Galtung, penelitian ini menganalisis bentuk kekerasan struktural dan kultural
serta kontradiksi kepentingan yang muncul dari penguasaan cendana. Temuan
penelitian menunjukkan bahwa perdagangan cendana menjadi medium penting
dalam masuk dan berkembangnya Islam melalui hubungan dagang, sementara
penyebaran Katolik dan Protestan diperkuat oleh dukungan politik kolonial. Studi
ini menegaskan bahwa komodifikasi cendana tidak hanya membentuk struktur
ekonomi-politik, tetapi juga memengaruhi pola interaksi dan transformasi
keagamaan di NTT.

Kata Kunci

Sakralitas, komoditas, perdagangan cendana, konflik struktural, penyebaran agama

Pendahuluan

Perdagangan pada dasarnya merupakan ruang pertukaran barang, jasa,
dan gagasan yang idealnya mendorong dialog serta interaksi lintas budaya.
Namun, sejarah perdagangan maritim di Nusantara—terutama pada abad
ke-10 hingga ke-17—menunjukkan dinamika yang jauh lebih kompleks,
ditandai oleh ketegangan kepentingan ekonomi, politik, dan keagamaan.
Nusa Tenggara Timur (NTT), sebagai salah satu sumber utama kayu cendana,
menjadi arena penting kontestasi antaraktor lokal, regional, dan global,
sekaligusjalur awal penyebaran Islam, Katolik, dan Protestan. Kayu cendana,
yang bernilai tinggi karena aromanya serta fungsinya dalam berbagai ritual
religius, berubah menjadi komoditas strategis ketika permintaan pasar Asia
dan Eropa meningkat drastis. Ketimpangan harga antara pusat konsumsi
dan wilayah produksi mendorong persaingan untuk menguasai sumber
daya, jalur distribusi, dan relasi dagang, sehingga sakralitas cendana
bergeser menjadi komoditas yang memicu konflik ekonomi-politik maupun
mobilitas keagamaan.

Jenis cendana yang paling dominan di wilayah Timur dan Sumba
(Santalum album Linn) memiliki sejarah panjang sebagai titik temu budaya
dan agama. Gunn (2016) menjelaskan bahwa perdagangan cendana telah
berlangsung antara 500 hingga 5000 tahun, menghubungkan Timor dengan
Makau dan melibatkan pedagang dari berbagai latar keagamaan. Pada abad
ke-10, pusat perdagangan cendana berpindah ke Solor karena pelabuhan
sekitar Timor dianggap terlalu padat dan rawan pertikaian (Ngarsih, 2019).



Maulidia Dhuryati Piala Bora & Najamudin M . Lobang
3 Perdagangan Cendana dan Penyebaran Agama di NTT

Reid (2014b) mencatat bahwa sejak era Romawi dan Han, cendana telah
menjadi komoditas mewah yang diminati para raja di berbagai belahan
dunia; sementara Reid (2014a) menegaskan bahwa persaingan dagang
global turut membawa konflik antara Islam dan Katolik hingga ke Nusantara.
Fakta historis ini menunjukkan bahwa dinamika perdagangan cendana
berkaitan erat dengan perkembangan agama-agama di NTT.

Penelitian terdahulu cenderung memisahkan pembahasan mengenai
ekonomi politik perdagangan cendana dari analisis tentang penyebaran
agama. Sandeep dan Manohara (2019) menunjukkan bahwa cendana
digunakan dalam ritual berbagai agama sejak 400-300 SM dan bahwa
aktivitas perdagangan turutdipengaruhijaringan politik Islam di India, Arab,
Afghanistan, dan Turki. Sritimuryati dan Suryaningsi (2021) menemukan
bahwa cendana dari Timor, Solor, dan Sumba sangat diminati di pasar Asia,
India, dan Cina, sehingga kerajaan-kerajaan lokal seperti Makassar terlibat
dalam kompetisi maritim. Temuan Sumerata et al. (2022) memperlihatkan
bahwa pelabuhan-pelabuhan kuno di Flores Timur tidak hanya menjadi
simpul perdagangan internasional tetapi juga wahana misi politik, ekonomi,
dan sosial.

Meskipun demikian, kajian-kajian tersebut belum menjelaskan secara
komprehensif bagaimana sakralitas cendana sebagai bahan ritual dan
komodifikasicendanasebagaibarangdagangglobalsalingberkelindandalam
membentuk pola penyebaran agama-agama di NTT. Padahal perdagangan
cendana menjadi arena interaksi antara kepentingan spiritual, ekonomi,
dan politik. Para pedagang Muslim, Katolik, dan Protestan memperlihatkan
bahwa aktivitas dagang tidak hanya berorientasi pada keuntungan, tetapi
juga menjadi medium penyebaran gagasan dan keyakinan. Dalam konteks
spiritual,cendanadibutuhkandalamberbagairitual; dalam konteks ekonomi,
ia menjadi komoditas bernilai tinggi; sedangkan secara politik, perebutan
akses dan kontrol terhadapnya membuka ruang kompetisi antarkekuatan.
Kombinasi ketiga aspek ini menciptakan kondisi yang memungkinkan
terjadinya konflik sekaligus mempercepat mobilitas agama-agama di NTT.

Penelitian ini bertujuan menjelaskan bagaimana cendana memainkan
peran strategis dalam sejarah perdagangan maritim internasional dan
bagaimana sakralitas serta komoditasnya membentuk kontestasi ekonomi-
politik dan dinamika penyebaran agama di NTT, khususnya Islam, Katolik,
dan Protestan. Studi ini juga berupaya melengkapi penelitian sebelumnya
dengan menelusuri keterkaitan langsung antara praktik keagamaan,
komodifikasi cendana, dan interaksi lintas budaya melalui kerangka analisis
historis dan teoritis yang lebih integratif.

Sejarah panjang perdagangan cendana di NTT, terutama pada abad
ke-15 hingga ke-17, memperlihatkan bahwa kontestasi ekonomi-politik
selalu melibatkan beragam aktor lintas agama. Islam diperkenalkan melalui
jaringan perdagangan Arab dan India yang didukung kerajaan-kerajaan
Islam Nusantara; Katolik hadir melalui misi Portugis pada abad ke-16;
sementara Protestan masuk melalui Zending Belanda dengan dukungan VOC



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 1- 15

pada abad ke-17. Ketiga agama ini kemudian berinteraksi dan berkompetisi
dengan kepercayaan lokal-—animisme dan dinamisme—dalam konteks
perdagangan cendana. Dengan demikian, penyebaran agama-agama di NTT
tidak dapat dipisahkan dari dinamika konflik dan kontestasi yang lahir
dari nilai sakral sekaligus komodifikasi cendana. Penyebaran tersebut
dipengaruhi oleh posisi cendana sebagai komoditas strategis, jejaring
perdagangan internasional, latar budaya dan agama para pedagang, serta
struktur ekonomi-politik yang memungkinkan terjadinya interaksi dan
pertukaran ide keagamaan.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-historis dengan metode
studi literatur untuk menjelaskan perdagangan cendana di Nusa Tenggara
Timur serta dampaknya terhadap aspek ekonomi, politik, dan penyebaran
agama. Data diperoleh dari berbagai sumber literatur, termasuk karya-
karya sejarah, etnografi, dan kajian budaya yang membahas penggunaan
cendana dalam konteks ritual keagamaan, perdagangan lokal, dan interaksi
dalam perdagangan global. Penelitian ini menyoroti hubungan antara
nilai sakral cendana, peran ekonominya, dan dinamika sosial-politik yang
mempengaruhi masyarakat setempat. Kerangka teoritis yang digunakan
dalam penelitian ini mengacu pada teori Johan Galtung (Webel 2007)
dengan penekanan pada konsep kekerasan struktural dalam mengevaluasi
ketimpangan dan marginalisasi masyarakat lokal, serta kekerasan kultural
untuk menganalisis legitimasi simbolik dan religius yang memperkuat
dominasi. Segitiga konflik (contradiction, attitude, behavior) digunakan
untuk memetakan kontradiksi kepentingan, sikap, dan perilaku para
aktor yang terlibat dalam perdagangan cendana. Konsep perdamaian
negatif dan positif diterapkan untuk menilai apakah ketertiban sosial
yang terbentuk bersifat formal tanpa keadilan atau justru mendukung
integrasi dan transformasi komunitas lokal. Analisis data dilakukan dengan
mengidentifikasi tema-tema utama, yaitu, pertama cendana sebagai
komoditas sakral dan ekonomi, kedua cendana sebagai arena kontestasi
dalam bidang ekonomi, politik, dan agama, serta ketiga adalah cendana
sebagai sarana penyebaran agama-agama. Setiap tema dianalisis melalui
kerangka Johan Galtung untuk memahami dampak ekonomi, politik, dan
sakralitas cendana terhadap masyarakat lokal dari perspektif historis dan
konseptual. Validitas analisis dijaga melalui triangulasi literatur dan audit
analisis, serta memastikan bahwa pemetaan tema dan interpretasi tetap
konsisten dengan teori yang ada.

Hasil dan Pembahasan

Kajian terhadap sejarah perdagangan cendana di Nusa Tenggara Timur
(NTT) menunjukkan bahwa cendana berfungsi sebagai titik temu antara
sakralitas dan komoditas, yang melahirkan kontestasi ekonomi, politik,
dan keagamaan sekaligus menjadi arena penyebaran agama-agama seperti
Islam, Katolik, dan Protestan. Posisi ganda cendana sebagai material

4



Maulidia Dhuryati Piala Bora & Najamudin M . Lobang
5 Perdagangan Cendana dan Penyebaran Agama di NTT

sakral dan komoditas ekonomi menghadirkan dinamika kompleks yang
membentuk lanskap sosial-religius NTT terutama sejak abad ke-14 hingga
periode kolonial (Hagerdal 2012; Syafiera Aisyah 2016).

Cendana sebagai Komoditas Sakral dan Ekonomi

Penggunaan wewangian kayu cendana telah berlangsung lama,
terutama pada beberapa kepercayaan tertentu yang menjadikannya sebagai
bagian dari ritual. Termasuk di kepercayaan beberapa agama besar, cendana
memiliki posisi penting dan bahkan disebutkan dalam kitab suci. Misalnya
dalam Injil Perjanjian Lama terutama bagi Kekristenan Timur, Algum atau
Almug merupakan jenis kayu harum yang diartikan sebagai kayu cendana
berkaitan erat dengan pembangunan Bait Allah pada masa Raja Salomo,
yaitu pada 1 Raja-raja 10:11-12, 2 Tawarikh 2:8, dan 2 Tawarikh 9:10-
11 (Rongcai, Guoxiong, and Ming 1989). Kayu cendana bagi ajaran Hindu
dianggap sangat sakral sekaligus tergolong sebagai kayu prabu karena
digunakan dalam pembuatan pelinggih, yakni tempat suci yang berfungsi
sebagai singgasana serta titik pusat pemujaan terhadap Ida Sang Hyang
Widhi Wasa atau manifestasi Dewa dan roh suci leluhur. Cendana juga
digunakan untuk pembuatan Pratima, yakni arca, simbol, atau benda suci
yang menjadi media kehadiran (stana) Dewa serta kekuatan ilahi dalam
praktik ritual (Ni Nyoman Satya Widari et al, 2021).

Bagi umat Budha, cendana sering digunakan sebagai dupa atau
wewangian dalam berbagai ritual penghormatan kepada Buddha, Dharma,
dan Sangha. Cendana dianggap sebagai lambang dari kemurnian batin,
ketenangan, dan kebajikan moral. Keharuman dari cendana ini kemudian
sering kali dianggap sebagai metafora untuk tersebarnya kebajikan secara
luas, sebagaimana kebajikan seorang praktisi dapat menyentuh dan
mempengaruhi orang lain melalui perilaku dan kesadaran yang benar
(Purwa Sidemen 2019).

Dalam Islam, cendana digunakan sebagai wewangian bersama dengan
menyan untuk memperkhusyuk ibadah ketika sholat, dzikir, atau doa.
Pada masa Rasulullah, cendana menjadi salah satu bahan campuran untuk
wewangian ketika mengurus jenazah (Rusni Binti Mohamad et al, 2021).
Begitu juga dengan penggunaannya dalam berbagai kepercayaan adat atau
tradisi-tradisi lokal memberikan penegasan akan kesakralan cendana yang
tidak hanya merupakan kayu harum bernilai ekonomi, tetapi memiliki nilai-
nilai spiritual tersendiri bagi masyarakat di berbagai wilayah sekitar Nusa
Tenggara Timur.

Pada konteks ekonomi, kayu cendana telah menjadi komoditas penting
yang melintasi berbagai kawasan dunia sejak abad ke-10 hingga abad ke-17.
Bahwa cendana dari Timor, Sumba, Solor serta beberapa wilayah di Nusa
Tenggara Timur telah diperdagangkan jauh sebelum kedatangan bangsa
Eropa, melalui jaringan perdagangan yang menghubungkan Nusantara
dengan India, Arab, dan Cina (Syafiera Aisyah 2016). Dalam proses
perdagangan tersebut,cendanaberperan penting sebagai komoditasbernilai
tinggi serta ditukarkan dengan tekstil, logam, keramik, dan rempah-rempah



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 1- 15

sekaligus menjadi sumber kekayaan bagi para elit lokal serta penguasa
daerah. Pada masa jaringan Nusantara, India, Arab dan Cina, perdagangan
cendana berjalan dinamis dan hubungan antara pedagang dengan penguasa
lokal dapat dikatakan tentram, karena kompetisi perdagangan jarang
bahkan tidak menimbulkan konflik secara langsung atau terang-terangan.

Namun, ketika memasuki era kolonial, posisi cendana mengalami
perubahan yang sangat signifikan. Cendana yang sebelumnya dipandang
sebagai kayu sakral sekaligus sumber ekonomi bagi masyarakat lokal mulai
mengalami proses komodifikasi secara besar-besaran dan dimonopoli untuk
kepentingan segelintir pihak. Prosesiniberlangsung terutamasejak cendana
diintegrasikan ke dalam sistem ekonomi global oleh kekuatan Eropa, mulai
dari Portugis hingga Belanda. Kedua kekuatan kolonial tersebut secara
bertahap mengambil alih kontrol atas produksi, distribusi, dan penetapan
harga cendana, sehingga masyarakat lokal semakin kehilangan kendali atas
sumber daya yang sebelumnya dikelola melalui mekanisme adat dan praktik
tradisional.

Dalam konteks inilah cendana tidak hanya berfungsi sebagai
komoditas perdagangan, melainkan juga sebagaiinstrumen ekonomi-politik
yang mengaitkan eksploitasi sumber daya alam dengan pembentukan relasi
kekuasaan, ketergantungan ekonomi, serta marginalisasi masyarakat Nusa
Tenggara Timur dalam jaringan perdagangan internasional. Kontestasi
tersebut tercermin secara nyata dalam sejarah Solor sebagai salah satu titik
pusat perdagangan cendana, yang menunjukkan bagaimana fluktuasi harga
dan permintaan global memicu persaingan ekonomi-politik yang semakin
ketat.

Cendana di Nusa Tenggara Timur dengan demikian menempati
posisi ganda, yakni sebagai kayu yang dipandang sakral sekaligus sebagai
komoditas ekonomi bernilai tinggi dalam jaringan perdagangan global.
Posisi ganda ini dapat dipahami sebagai titik pertemuan antara kekerasan
struktural dan kekerasan kultural yang bekerja secara simultan dalam
melanggengkan kepentingan yang bersifat kontradiktif, yaitu antara
sakralitas dan kepentingan ekonomi, dengan melibatkan berbagai aktor.
Kontradiksi tersebut selanjutnya memicu terjadinya kontestasi antara
pihak-pihak dengan kepentingan yang berbeda, baik aktor agama dan
kepercayaan lokal, para pedagang, masyarakat lokal, maupun penguasa atas
lahan dan produksi kayu cendana itu sendiri (Sandole et al. 2008).

Dalam kerangka ini, kesakralan cendana dalam berbagai agama dan
kepercayaan lokal berfungsi sebagai sistem nilai yang membentuk cara
masyarakat memaknai sumber daya alam, sekaligus menjadi perangkat
legitimasi bagi ketimpangan dalam distribusi dan penguasaan sumber
daya. Sakralitas cendana tidak menghambat proses komodifikasi,
melainkan justru memperkuatnya, karena dimensi spiritual cendana turut
meningkatkan nilai ekonominya sekaligus mempersempit akses terhadap
pengelolaannya. Akibatnya, penguasaan atas cendana dilekatkan pada
otoritas tertentu, seperti elitadat atau kerajaan lokal, penguasa politik, serta



Maulidia Dhuryati Piala Bora & Najamudin M . Lobang
7 Perdagangan Cendana dan Penyebaran Agama di NTT

negara yang mengklaim legitimasi moral dan hukum atas pengelolaannya
(Rahardjo, Awang, and Pramusinto 2013). Struktur penguasaan semacam
ini menciptakan kekerasan struktural karena masyarakat lokal kehilangan
kemampuan untuk mengontrol sumber daya yang menopang kehidupan
ekonomi dan sosial mereka. Ketidakmampuan masyarakat dalam memenuhi
kebutuhan dasar tersebut bukan disebabkan oleh kelangkaan sumber daya
alam, melainkan oleh struktur sosial yang secara sistematis membatasi
akses terhadapnya.

Kekerasan struktural tersebut kemudian dinormalisasi secara masif
melalui kekerasan kultural. Bahwa narasi-narasi kesucian berupa ritual
dalam adat dan agama dengan aturan penggunaannya serta melalui regulasi
dari pemerintah turut membingkai penguasaan cendana oleh berbagai
elit menjadi sesuatu yang sah dan tidak terhindarkan. Maka ketimpangan
ekonomi ini selanjutnya tidak dipersepsikan sebagai ketidakadilan,
melainkan konsekuensi dari tatanan moral dan kepatuhan. Dalam konteks
inilah penderitaan masyarakat lokal menjadi tidak terlihat sebagai bentuk
kekerasan, akan tetapi diterima sebagai bagian dari keteraturan sosial.
Padahal kondisi demikian secara tidak langsung justru melanggengkan
kekerasan, bahkan berpeluang untuk menciptakan kekerasan-kekerasan
berikutnya.

Integrasi cendana ke dalam kepentingan ekonomi global sejak era
pra-kolonial hingga kolonial tidak hanya memperdalam lapisan kekerasan
struktural yang telah ada, tetapi juga menormalisasikannya melalui
mekanisme kultural dan institusional. Ketika nilai tukar cendana ditentukan
oleh pasar internasional dan kebijakan negara, nilai ekologis serta
spiritualnya bagi masyarakat lokal justru semakin terpinggirkan. Negara
kolonial maupun negara modern dalam momentumnya memposisikan
cendana sebagai aset strategis pembangunan, sehingga pertumbuhan
ekonomi berbasis cendana memang tercapai, tetapi tidak disertai dengan
keadilan distribusi.

Kondisi ini mencerminkan apa yang oleh Galtung (2000) disebut
sebagai negative peace, yakni ketiadaan konflik terbuka yang berlangsung
bersamaan dengan keberlanjutan ketimpangan struktural. Dalam situasi
negative peace tersebut, penderitaan masyarakat lokal tidak tampil
sebagai bentuk kekerasan, melainkan diterima sebagai konsekuensi wajar
dari tatanan sosial, moral, dan hukum yang berlaku. Justru karena tidak
disertai konflik terbuka, kekerasan struktural dan kultural yang bekerja
dalam pengelolaan cendana menjadi sulit dikenali, dipersoalkan, apalagi
ditransformasikan.

Dengan demikian, absennya kekerasan langsung dalam sejarah
pengelolaan cendana di Nusa Tenggara Timur tidak dapat dibaca
sebagai kondisi damai, melainkan sebagai bentuk perdamaian semu
yang melanggengkan ketimpangan dan membuka ruang bagi reproduksi
kekerasan dalam bentuk-bentuk yang lebih halus dan berjangka panjang.



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 1- 15

Cendana sebagai Arena Kontestasi Ekonomi, Politik, dan Agama

Cendana telah lama menjadi komoditas penting yang turut
menempatkan wilayah Timor sebagai penghasil utama kayu cendana
dan wilayah sekitar Nusa Tenggara Timur dalam hubungan perdagangan
regional maupun global. Sejarah telah menunjukkan bahwa cendana dari
Timor telah diperdagangkan secara intensif sejak abad ke-14 melalui
jaringan maritim Asia yang melibatkan pedagang muslim dari Gujarat dan
Arab, serta jaringan niaga Cina dengan Asia Tenggara (Hagerdal 2012)

Cendana, dalam hal ini, tidak hanya berfungsi sebagai barang
dagangan bernilai tinggi yang digunakan untuk wewangian, obat-obatan,
sertaritual, melainkan juga menjadi alat politik yang memperkuat posisi elit
lokal dalam membangun relasi dagang serta kekuasaan. Hal tersebut dapat
dilihat ketika kerajaan-kerajaan lokal di Timor memanfaatkan kontrol atas
cendana dalam menegosiasikan otoritas politik mereka terhadap kekuatan
eksternal, dengan cara menjadikan komoditas ini sebagai dasar legitimasi
ekonomi serta simbol kedaulatan wilayah (Nordholt 1971).

Namun memasuki periode kolonial, terdapat perubahan signifikan
dalam penguasaancendana.Kehadiran Portugispadaabadke-16danBelanda
di awal abad ke-17 membawa sistem ekonomi kolonial yang berorientasi
pada monopoli dan menguras sumber daya cendana. Terutama ketika
cendana dijadikan komoditas negara, dengan kontrol ketat atas produksi,
distribusi, serta perdagangan, sehingga masyarakat lokal kehilangan
hak atas pengelolaan sumber daya yang sebelumnya diatur melalui adat
setempat. Kebijakan ini memicu berbagai bentuk perlawanan, negosiasi,
dan konflik, karena penguasaan terhadap cendana berarti penguasaan atas
sumber kehidupan ekonomi masyarakat. Kontestasi cendana tidak hanya
menggambarkan persaingan ekonomi, melainkan juga pertarungan politik
antara kekuasaan kolonial dan struktur kekuasaan lokal.

Dinamika kontestasi dalam ranah ekonomi-politik ini tidak dapat
dipisahkan dari dimensi keagamaan, mengingat cendana juga memiliki
maknasimbolikdanritualyangpentingdalam praktikkeagamaanmasyarakat
lokal. Dalam konteks penghormatan terhadap leluhur maupun berbagai
ritual adat, cendana berfungsi sebagai penanda relasi antara manusia,
alam, dan dunia spiritual (Fox 1977). Ketika jaringan dagang Muslim,
misionaris Katolik Portugis, serta otoritas Protestan Belanda terlibat dalam
perdagangan cendana, komoditas ini kemudian menjadi medium interaksi
sekaligus kontestasi keagamaan. Oleh karenaitu, pengendalian atas cendana
berdampak langsung terhadap akses masyarakat terhadap bahan ritual
dan ruang-ruang sakral, yang secara tidak langsung turut mempengaruhi
praktik ibadah dan tingkat religiusitas masyarakat setempat.

Dalam konteks ini, cendana dapat dipahami sebagai arena kontestasi
yang melibatkan kepentingan ekonomi, politik, dan agama yang saling
berkelindan, sebagaimana tercermin dalam segitiga konflik Johan Galtung.
Kontestasi tersebut berakar pada kontradiksi utama berupa perebutan
makna dan kontrol atas cendana, apakah ia dipandang sebagai milik



Maulidia Dhuryati Piala Bora & Najamudin M . Lobang
9 Perdagangan Cendana dan Penyebaran Agama di NTT

masyarakat adat, sumber legitimasi politik elit lokal, atau komoditas
strategis negara dan pasar global. Kontradiksi ini membentuk sikap serta
perilaku para aktor yang terlibat, mulai dari negara—baik kolonial maupun
pascakolonial—hingga elit lokal dan masyarakat adat. Negara secara
konsisten memandang cendana sebagai sumber daya strategis yang harus
dikontrol demi kepentingan fiskal dan stabilitas politik, yang kemudian
diwujudkan melalui monopoli, regulasi ketat, serta kriminalisasi praktik
ekonomi lokal (Niron 2023).

Dalam situasi tersebut, kekerasan tidak selalu tampil dalam bentuk
fisik, melainkan bekerja melalui sistem hukum dan administrasi yang
secara sistematis membatasi akses masyarakat lokal terhadap sumber
kehidupannya. Inilah bentuk kekerasan struktural yang terinstitusionalisasi
secaramasif. Kekerasan strukturalini kemudian diperkuatdan dinormalisasi
melalui dimensi kultural, khususnya melalui agama dan adat. Simbol-simbol
religius serta narasi kesucian cendana digunakan untuk memperkuat
klaim politik atas penguasaan sumber daya tersebut, dengan membingkai
penguasaan sebagai amanah ilahi atau mandat budaya yang diwariskan.
Dalam kerangka ini, resistensi terhadap struktur penguasaan cendana
tidak hanya dipandang sebagai pelanggaran hukum, tetapi juga sebagai
pelanggaran moral. Oleh karena itu, agama dan adat berfungsi sebagai
bentuk kekerasan kultural karena menyediakan legitimasi simbolik bagi
dominasi ekonomi dan politik.

Kolonialisme kemudian memperkeras arena kontestasi ini dengan
mengintegrasikan cendana ke dalam sistem ekonomi dunia yang eksploitatif
melalui struktur monopoli Portugis dan Belanda, yang menciptakan
ketergantungan ekonomi sekaligus menghancurkan mekanisme lokal
pengelolaan sumber daya (Marisa 2021). Struktur kekerasan ini tidak
sepenuhnya hilang setelah kolonialisme formal berakhir, melainkan
diwarisi dan dilembagakan kembali dalam kebijakan negara modern. Hal
ini tercermin dalam pengaturan pengelolaan cendana melalui Peraturan
Daerah No. 16 Tahun 1986 tentang Cendana (Rahardjo et al. 2013). Dengan
demikian, kekerasan yang menyertai pengelolaan cendana di Nusa Tenggara
Timur bersifat historis, berlapis, dan lintas rezim, yang menunjukkan
keberlanjutan kekerasan struktural dari masa ke masa.

Cendana bagi Arena Penyebaran Agama-Agama

Penyebaran agama-agama di Nusa Tenggara Timur tidak terjadi
dalam ruang spiritual yang terpisah dari ekonomi dan politik, melainkan
erat kaitannya dengan control atas sumberdaya strategis seperti cendana
serta pengaruh politik dari tokoh lokal. Begitu juga dengan aktor-aktor
keagamaan memiliki akses terhadap jaringan perdagangan dan dukungan
politik kolonial cenderung memperoleh legitimasi sosial yang lebih kuat.
Sementara masyarakat lokal mengalami kedilemaan dalam menentukan
sikap keberpihakan dan kepentingan mereka. Terutama kepada aktor-aktor
eksternal yang datang dari beragam latar belakang keagamaan. Bahwa
cendana memiliki peran sebagai arena strategis dalam proses penyebaran



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 1- 15

agama-agama di Nusa Tenggara Timur karena posisinya yang berada pada
simpul sakralitas, ekonomi, dan politik.

Bagi masyarakat lokal, cendana sejak lama dipahami sebagai sumber
daya alam yang memiliki nilai kosmologis dan ritual serta digunakan dalam
upacara adat, penghormatan leluhur, sekaligus penanda relasi manusia
dengan dunia spiritual (Fox 1977). Kesakralan ini kemudian menjadikan
cendana sebagai titik masuk penting bagi aktor-aktor keagamaan, karena
penguasaan dan pemaknaan ulang terhadap material sakral sangat
memungkinkan agama-agamabarubernegosiasi dengan sistem kepercayaan
lokal tanpa sepenuhnya meniadakan struktur kepercayaan sebelumnya

Hal tersebut tercermin dalam fakta bahwa jaringan perdagangan
cendana menjadi medium awal masuknya Islam ke Nusa Tenggara Timur
melalui pedagang Muslim dari Arab, Gujarat, serta kerajaan-kerajaan Islam
Nusantaralainnya.PenyebaranIslamberlangsungbukanmelaluipenaklukan,
melainkan melalui relasi ekonomi, pernikahan, dan pembentukan
komunitas dagang yang memanfaatkan jaringan niaga cendana sebagai
basis interaksi sosial dan religius (Hagerdal 2012). Aktivitas perdagangan
ini menciptakan ruang sosial baru yang memungkinkan praktik keagamaan
Islam berkembang secara adaptif terhadap budaya lokal di Nusa Tenggara
Timur.

Berbedadengan periode kolonial, hasil penelitian menunjukkan bahwa
penyebaran Katolik dan Protestan tidak dapat dilepaskan dari kepentingan
penguasaan ekonomi serta politik atas wilayah penghasil cendana. Misi
Katolik Portugis dan kemudian Protestan Belanda memperoleh akses dan
legitimasi melalui kedekatan dengan otoritas kolonial yang mengontrol
perdagangan dan distribusi cendana. Penguasaan atas komoditas strategis
ini memberi pengaruh terhadap struktur sosial lokal, termasuk dalam
pengaturan ruang ibadah, pendidikan, dan administrasi keagamaan (Intan
2015). Dalam konteks inilah agama menjadi instrumen penting dalam
proses stabilisasi kekuasaan kolonial sekaligus sarana bagi transformasi
sosial masyarakat.

Agama-agama yang berkembang di Nusa Tenggara Timur ini kemudian
melakukan strategi adaptasi terhadap makna sakral cendana serta relasi
ekonomi dan politiknya. Dalam praktik keagamaan Kristen, terjadi proses
reinterpretasi simbolik di mana unsur-unsur material lokal termasuk kayu
bernilai sakral dimasukkan ke dalam ruangibadah danritus gerejawi sebagai
bagian dari inkulturasi (Bire Logo et al., 2022). Sementara Islam bersama
praktik sufistiknya, memaknai keharuman atau kemurnian sebagai simbol
etika sekaligus spiritualitas sehingga memungkinkan integrasi dengan nilai-
nilai lokal tanpa konflik terbuka (Faizatun Nafsiyah et al. 2025) Selanjutnya,
kesakralan cendana menjadikannya titik temu simbolik bagi agama-agama
di Nusa Tenggara Timur, sementara nilai ekonomi berpeluang sebagai objek
perebutan atau kontestasi yang menghadirkan konflik, serta posisinya
dalam struktur politik justru menjadi instrumen kekuasaan. Dalam ruang
kontestasi inilah agama menjadi penting untuk disebarkan. Bukan hanya

10



Maulidia Dhuryati Piala Bora & Najamudin M . Lobang
11 Perdagangan Cendana dan Penyebaran Agama di NTT

menjadi sistem kepercayaan, melainkan juga sebagai perangkat legitimasi
sosial, integrasi budaya, serta pengaturan relasi kuasa. Bahwa cendana dari
konteks historis di NTT mempertemukan dimensi spiritualitas, ekonomi,
dan politik dalam proses pembentukan lanskap keagamaan di Nusa Tenggara
Timur.

Dengan demikian, pertemuan antara spiritualitas, ekonomi, dan
politik dalam sejarah cendana di Nusa Tenggara Timur tidak dapat dipahami
semata sebagai proses penyebaran agama atau interaksi budaya yang netral.
Sebaliknya, ia berlangsung dalam ruang ekonomi-politik yang dibentuk oleh
jalur perdagangan cendana, yang sejak awal menciptakan relasi kuasa yang
tidak setara antara berbagai aktor. Sejalan dengan pandangan Anthony Reid
bahwa jalur perdagangan merupakan arena utama perjumpaan lintas agama
dan kepercayaan dalam sejarah Nusantara (Reid 2014a), arena ini sekaligus
menjadi ruang di mana kontradiksi kepentingan, ketimpangan akses, serta
potensi kekerasan—baik yang bersifat laten maupun terinstitusionalisasi—
terbentuk dan direproduksi. Dalam konteks inilah dinamika penyebaran
agama-agama di Nusa Tenggara Timur perlu dibaca sebagai bagian dari
konfigurasi kekerasan struktural dan kultural yang bekerja secara simultan.

Konfigurasi kekerasan tersebut paling nyata dirasakan dalam
perubahan yang dialami oleh masyarakat Nusa Tenggara Timur ketika
kedatangan agama-agama baru turut mempengaruhi sistem kepercayaan
yang telah ada sebelumnya. Bahwa interaksi pada kondisi dan era apapun
tetap selalu mengandung unsur kekerasan struktural, termasuk dalam
aspek perdagangan. Alasannya karena kepentingan antara pedagang satu
dengan lainnya saling berkontradiksi ketika memperoleh keuntungan.
Begitupun dengan sikap prasangka berupa rasa curiga yang timbul namun
tidak diperlihatkan juga merupakan bentuk-bentuk dari ketidaksetaraan.
Dalam analisis teori Johan Galtung, hal demikian merupakan bagian dari
attitude yang turut menjadi sebab atau justru menjadi penguat terjadinya
berbagai bentuk kekerasan (Galtung 2015).

Islam menyebar melalui jaringan perdagangan cendana yang
menghubungkan Nusa Tenggara Timur dengan dunia Islam di Asia Selatan,
Arab, dan Nusantara. Penyebaran ini memang relatif tanpa kekerasan
fisik, tetapi berlangsung dalam struktur ekonomi yang hierarkis. Bahkan
masyrakat lokal juga tidak menutup kemungkinan menaruh rasa kecurigaan
terhadap hadirnya para pedagang muslim. Sehingga hal demikian juga
termasuk bagian dari pembentuk terjadinya kekerasan, alih-alih tidak
terlihat tetapi kemudian sikap curiga menjelma akar dari konflik itu sendiri
(Galtung 2000). Begitu juga dengan pedagang muslim yang memiliki akses
jaringan dan modal lebih kuat dibandingkan masyarakat lokal menjadi
salah satu contoh ketidaksetaraan. Sehingga relasi sosial dan religious
yang terbentuk antara masyarakat lokal dengan pedagang muslim sebagai
pendatang justru dalam kerangka ketimpangan. Bahwa agama berkembang
dengan adaptif, tetapi juga secara tidak langsung mentransformasi struktur
ekonomi menjadi timpang antara pedagang dengan masyarakat lokal yang
memiliki sumber daya alam berupa cendana.



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 1- 15

Pada masa kolonial, penyebaran Katolik dan Protestan menunjukkan
keterkaitan yanglebih eksplisitantara agama dengan kekuasaan politik. Misi
Kristen memperoleh legitimasi melalui kedekatan dengan otoritas kolonial
yang mengontrol perdagangan cendana. Kemudian agama difungsikan
sebagai instrumen stabilitas sosial dan politik turut menciptakan kepatuhan
terhadap struktur ekonomi yang eksploitatif. Peran ini justru memperkuat
negative peace, karena ketertiban sosial dicapai tanpa keadilan struktural
(Sandole et al. 2008). Dalam artian bahwa ketika sikap protes berupa
tindakan konflik secara langsung terjadi, kekerasan memang dapat
dihentikan. Namun justru semakin memperkuat persepsi antar pihak satu
dengan pihak lainnya dalam dimensi tetap saling kontra.

Kekerasan dalam konteks penyebaran agama di Nusa Tenggara Timur
tidak hanya bersifat laten atau simbolik, tetapi juga kerap muncul dalam
bentuk kekerasan langsung. Perang antar kerajaan dan antar kelompok
masyarakat lokal sering kali terjadi seiring dengan keberpihakan politik-
keagamaan terhadap agama-agama baru yang datang. Salah satu contohnya
adalah konflik antara kerajaan-kerajaan lokal yang berafiliasi dengan
Portugis berlatar belakang Katolik dan kerajaan-kerajaan lokal yang
bersekutu dengan Belanda, yang di belakangnya turut melibatkan kerajaan-
kerajaan Islam serta misi Protestan (Prayogi et al. 2024).

Dalam konteks ini, upaya penyebaran Islam, Katolik, dan Protestan
di Nusa Tenggara Timur tidak berlangsung dalam situasi yang sepenuhnya
damai. Meskipun agama kerap dipahami sebagai sistem kepercayaan yang
mengarahkan umatnya pada nilai-nilai moral dan kebaikan, sejarah kawasan
ini justru menunjukkan adanya konflik berkepanjangan yang melibatkan
aktor-aktor dengan latar belakang keagamaan yang berbeda. Agama,
dalam hal ini, tidak hanya berfungsi sebagai keyakinan spiritual, tetapi
juga digunakan sebagai alat legitimasi dan motivasi untuk melanggengkan
konflik politik dan ekonomi.

Sebagaimana ditegaskan oleh Anthony Reid, sepanjang abad ke-
14 hingga abad ke-16 kawasan Nusantara dipenuhi oleh konflik antara
komunitas Muslim dan Portugis yang berlatar belakang Katolik, terutama
dalam konteks persaingan perdagangan dan ekspansi kekuasaan (Reid
2014b). Pola konflik ini berlanjut ketika Belanda hadir pada awal abad
ke-17 dengan melakukan kompromi dan aliansi politik bersama kerajaan-
kerajaan lokal yang beragama Islam untuk melemahkan dominasi Portugis
di wilayah tersebut

Namun, setelah Portugis berhasil disingkirkan melalui kerja sama
antara Belanda dan kerajaan-kerajaan lokal Islam, dinamika konflik
tidak serta-merta berakhir. Belanda kemudian melanjutkan ekspansinya
melalui misi penyebaran Protestan yang dijalankan oleh lembaga Zending
dan didukung oleh VOC. Dengan demikian, kompetisi keagamaan tetap
berlanjut, meskipun dalam bentuk dan strategi yang berbeda dari fase
konflik sebelumnya.

12



Maulidia Dhuryati Piala Bora & Najamudin M . Lobang
13 Perdagangan Cendana dan Penyebaran Agama di NTT

Menariknya, ketika perang fisik antar kekuatan tersebut mulai
dihentikan—dalam pengertian tercapainya negative peace—agama Islam,
Katolik, dan Protestan justru sama-sama berkembang dan mengakar di Nusa
Tenggara Timur di bawah kekuasaan kolonial Belanda pra-kemerdekaan.
Penyebaran ini berlangsung melalui berbagai bentuk penyesuaian terhadap
masyarakat lokal serta melalui perjanjian-perjanjian politik yang membagi
wilayah pengaruh dan kekuasaan antar aktor keagamaan dan kolonial

Namun, perjanjian-perjanjian tersebut tidak menghapus akar
kekerasan yang telah ada sebelumnya. Sebaliknya, ia justru mewariskan
pola-pola ketimpangan dan dominasi yang dilembagakan ke dalam struktur
sosial dan politik kolonial. Dalam konteks ini, kekerasan tidak lagi tampil
dalam bentuk konflik terbuka, melainkan bertransformasi menjadi
kekerasan struktural yang terus direproduksi lintas generasi.Berbagai
proses inkulturasi yang dilakukan agama-agama tersebut menunjukkan
adanya adaptasi simbolik terhadap makna sakral dari cendana.

Namun adaptasi tersebut bersifat terbatas pada ranah ritual dan
simbol, karena sama sekali menyentuh struktur penguasaan atas sumber
daya cendana. Akibatnya adalah agama berkontribusi pada integrasi budaya
dan kohesi sosial, tetapi kemudian gagal menjadi kekuatan transformasi
structural bagi masyarakat setempat. Maka dalam perspektif peacebuilding
Johan Galtung, perdamaian semacam ini bersifat rapuh, karena akar
ketidakadilan ekonomi dan politik tetap dipertahankan (Webel 2007).
Bahwa cendana sebagai arena di mana agama berjalan dan berfungsi secara
ambivalen. Menjadisarana perjumpaandanintegrasisosial, sekaligus bagian
dari mekanisme legitimasi kekuasaan. Bahwa selama struktur penguasaan
atas cendana tidak mengalami transformasi, maka relasi antara agama,
ekonomi, dan politik di Nusa Tenggara Timur akan terus berada dalam
kondisi kekerasan struktural yang terselubung.

Kesimpulan

Perdagangan cendana di Nusa Tenggara Timur membentuk interaksi
kompleks antara nilai sakral, fungsi ekonomi, serta dinamika politik yang
secara historis mempengaruhi hubungan sosial dan budaya masyarakat
setempat. Komoditas ini juga merupakan alat negosiasi sosial dan simbolik
bagi berbagai aktor lokal dan eksternal. Dampak perdagangan cendana
terlihat dari munculnya ruang strategis untuk penyebaran dan adaptasi
agama-agama, di mana praktik keagamaan baru berintegrasi dengan
nilai-nilai lokal. Pendekatan kualitatif-historis dan penerapan teori Johan
Galtung dapat digunakan untuk konflik struktural, kultural, serta simbolik
dalam perdagangan cendana. Namun penelitian ini hanya menggunakan
studi literatur, sehingga informasi kontekstual dan pengalaman lokal secara
langsung belum terungkap. Maka penelitian selanjutnya sangat disarankan
agar melakukan studi lapangan dan wawancara untuk memperkaya data
empiris. Selain itu, penelitian mendatang dapat mengeksplorasikan
dampak kontemporer perdagangan cendana terhadap identitas budaya,



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 1- 15

praktik keagamaan, dan keberlanjutan ekonomi di Nusa Tenggara Timur.
Pendekatan kombinasiantaraanalisis historisdanempiris akan memberikan
pemahaman lebih menyeluruh terhadap peran strategis cendana di wilayah
ini.

Daftar Putaka

Agung Rahardjo, S.S., Awang, S. A., & Pramusinto, A. (2013). Sejarah dominasi
negara dalam pengelolaan cendana di Nusa Tenggara Timur. Jurnal

Manusia dan Lingkungan, 20(1), 1-10. https://jurnal.ugm.ac.id/JML/
article/view /18469

Eoffrey, G. C. G. (2016). Perdagangan kayu cendana Timor-Makau dan
penemuan Asia atas Tanah Selatan Besar. Dalam Prosiding Sejarah
Maritim Asia Tenggara (hlm. 125-148).

Fox, ]J.]. (1977). Harvest of the palm: Ecological change in eastern Indonesia.
Harvard University Press.

Galtung, ]J. (2000). Searching for peace: The road to conflict transcendence in
the twenty-first century. Pluto Press.

Galtung, J. (2015). World politics of peace and war: Geopolitics in another
key: Geography and civilization. Hampton Press.

Héagerdal, H. (2012). Lords of the land, lords of the sea: Conflict and adaptation
in early colonial Timor, 1600-1800. KITLV Press.

Intan, B. F. (2015). Misi Kristen di Indonesia: Kesaksian Kristen Protestan.
Societas Dei, 2(2), 325-365. https://doi.org/10.33550/sd.v2i2.21

Logo, B., Laga, Y., & Benu, F. (2022). Budaya lokal dan resolusi konflik di
Nusa Tenggara Timur. Jurnal Antropologi Indonesia, 43(1), 55-72.

Marisa, M. (2021). Inovasi kurikulum “Merdeka Belajar” di era Society 5.0.
Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan, dan Humaniora, 5(1), 72-81.

Mohamad, R. B.,, Ahmad, N., & Yusof, M. (2021). Religious pluralism and
social harmony in Southeast Asia. Journal of Islamic Studies, 32(1),
85-104.

Nafsiyah, F.,, Rahman, A., & Hidayat, M. (2025). The integration of aqidah,
morals, and sufism in Islamic education. IJoASER, 8(2), 429-436.
https://doi.org/10.33648/ijoaser.v8i2.1044

Ngarsih, W. (2019). Pengaruh perdagangan cendana terhadap
multikulturalisme di Solor pada abad X-XVI. FACTUM: Jurnal Sejarah
dan Pendidikan Sejarah, 8(2), 247-260. https://doi.org/10.17509
factum.v8i2.22151

Nordholt, H. G. S. (1971). The political system of the Atoni of Timor. Martinus
Nijhoff.

Prayogi, A., Rahman, F.,, & Sari, D. (2024). Cultural peacebuilding in Eastern
Indonesia. Journal of Peace Studies, 12(1), 23-40.

Reid, A. (2014). Asia Tenggara dalam kurun niaga 1450-1680 Jilid I: Tanah
di bawah angin. Yayasan Pustaka Obor Indonesia.

14



Maulidia Dhuryati Piala Bora & Najamudin M . Lobang
15 Perdagangan Cendana dan Penyebaran Agama di NTT

Reid, A. (2014). Asia Tenggara dalam kurun niaga 1450-1680]ilid 11: Jaringan
perdagangan global. Yayasan Pustaka Obor Indonesia.

Rongcai, R. E. N,, Guoxiong, W. U., & Ming, C. A. 1. (1989). Tanakh (The Holy
Bible: Old Testament). National Council of Churches of Christ in the
USA.

Sandeep, & Manohara, T. N. (2019). Sandalwood in India: Historical
and cultural significance of Santalum album L. as a basis for its
conservation. NeBIO: An International Journal of Environment and
Biodiversity, 10(4), 235-242.

Sandole, D.]. D., Byrne, S., Sandole-Staroste, 1., & Senehi, J. (2008). Handbook
of conflict analysis and resolution. Routledge.

Sidemen, P. (2019). Perangkat pemujaan sulinggih (Saiwa, Baudha,
Bhujangga, Waisnawa). UNHI Press.

Sritimuryati, S., & Suryaningsi, T. (2021). Maritime trade in Makassar in the
XVI-XVII century. Walasuji: Jurnal Sejarah dan Budaya, 12(2), 145-
160.

Sumerata, [. W,, Sutaba, I. M., & Ardika, I. W. (2022). Peran pelabuhan kuno
di Flores Timur dalam jalur perdagangan Nusantara pada abad XVI-
XVII. Purbawidya: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi,
11(1), 1-16. https://doi.org/10.55981 /purbawidya.2022.69

Syafiera, A. (2016). Perdagangan di Nusantara abad ke-16. Jurnal Pendidikan
Sejarah, 4(3), 721-735.

Webel, C., & Galtung, J. (Eds.). (2007). Handbook of peace and conflict studies.
Routledge.

Widari, N. N. S., Putra, I. B. R,, & Sudiarta, I. N. (2021). Sakralitas dan
simbolisme dalam tekstil tradisional Bali. Jurnal Kajian Budaya, 16(2),
145-160.



