
Article

Sakralitas, Komoditas, 
dan Konflik: Perdagangan 
Cendana dan Penyebaran 
Agama-Agama di Nusa 
Tenggara Timur
Maulidia Dhuryati Piala Bora1, Najamudin M . Lobang 2

Abstract

This research examines sand mining practices in East Lombok Regency 
through the perspective of Hifz al-Bi’ah (environmental protection) 
within the framework of Maqāṣid asy-Syarī‘ah (the objectives of Islamic 
law). Using a descriptive qualitative approach, this study integrates 
empirical data from field observations and interviews with affected 
communities, along with a normative analysis based on Islamic 
teachings. The findings indicate that sand mining—whether in rivers, 
coastal areas, or at sea—causes multidimensional environmental 
damage, including the destruction of agricultural land, coastal 
abrasion, water pollution, and social conflicts. From the perspective 
of Maqāṣid asy-Syarī‘ah, these practices contradict the principles of 
hifz al-nafs (preservation of life), hifz al-māl (preservation of wealth), 
and hifz al-bi’ah (preservation of the environment). Furthermore, 
they disregard the principle of fiqh al-awlawiyyāt (legal priorities), 
which emphasizes long-term public welfare. This study affirms that 
environmental protection is a syar‘i obligation and recommends 
the need for policies based on Islamic values to achieve sustainable 
development.

Keyword 

Commodity, religion spread, sacredness, sandalwood trade, structural 
conflict.

1 Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta, Indonesia;  
email : 24205021009@student.uin-suka.ac.id

2 Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta, Indonesia; 
email : nmlobang@gmail.com

PERADABAN JOURNAL OF  
RELIGION AND SOCIETY
Vol. 5, Issue 1, January 2026 

ISSN 2962-7958  

Page : 1-15
DOI: 
https://doi.org/10.59001/pjrs.v5i1.771

Copyright 
© The Author(s) 2026

This work is licensed under a 
Creative Commons Attribution 4.0 
International License



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 1- 15 2

Abstrak

Penelitian ini mengkaji hubungan antara sakralitas, komoditas, dan konflik dalam 
perdagangan cendana serta pengaruhnya terhadap penyebaran Islam, Katolik, 
dan Protestan di Nusa Tenggara Timur (NTT). Cendana, yang secara historis 
memiliki nilai ritual dalam tradisi lokal dan agama-agama dunia, sejak abad ke-
10 hingga ke-17 berkembang menjadi komoditas yang sangat bernilai dalam 
jaringan perdagangan Asia dan Eropa. Perpaduan nilai sakral dan ekonomi ini 
memicu kontestasi antara elit lokal, pedagang Muslim, serta kekuatan kolonial 
Portugis dan Belanda yang berupaya menguasai sumber daya strategis tersebut. 
Penelitian terdahulu umumnya berfokus pada aspek ekonomi-politik, sedangkan 
kajian mengenai peran cendana dalam dinamika keagamaan masih terbatas. 
Dengan menggunakan pendekatan kualitatif-historis dan kerangka teori Johan 
Galtung, penelitian ini menganalisis bentuk kekerasan struktural dan kultural 
serta kontradiksi kepentingan yang muncul dari penguasaan cendana. Temuan 
penelitian menunjukkan bahwa perdagangan cendana menjadi medium penting 
dalam masuk dan berkembangnya Islam melalui hubungan dagang, sementara 
penyebaran Katolik dan Protestan diperkuat oleh dukungan politik kolonial. Studi 
ini menegaskan bahwa komodifikasi cendana tidak hanya membentuk struktur 
ekonomi-politik, tetapi juga memengaruhi pola interaksi dan transformasi 
keagamaan di NTT..

Kata Kunci

Sakralitas, komoditas, perdagangan cendana, konflik struktural, penyebaran agama

Pendahuluan
Perdagangan pada dasarnya merupakan ruang pertukaran barang, jasa, 
dan gagasan yang idealnya mendorong dialog serta interaksi lintas budaya. 
Namun, sejarah perdagangan maritim di Nusantara—terutama pada abad 
ke-10 hingga ke-17—menunjukkan dinamika yang jauh lebih kompleks, 
ditandai oleh ketegangan kepentingan ekonomi, politik, dan keagamaan. 
Nusa Tenggara Timur (NTT), sebagai salah satu sumber utama kayu cendana, 
menjadi arena penting kontestasi antaraktor lokal, regional, dan global, 
sekaligus jalur awal penyebaran Islam, Katolik, dan Protestan. Kayu cendana, 
yang bernilai tinggi karena aromanya serta fungsinya dalam berbagai ritual 
religius, berubah menjadi komoditas strategis ketika permintaan pasar Asia 
dan Eropa meningkat drastis. Ketimpangan harga antara pusat konsumsi 
dan wilayah produksi mendorong persaingan untuk menguasai sumber 
daya, jalur distribusi, dan relasi dagang, sehingga sakralitas cendana 
bergeser menjadi komoditas yang memicu konflik ekonomi-politik maupun 
mobilitas keagamaan.

Jenis cendana yang paling dominan di wilayah Timur dan Sumba 
(Santalum album Linn) memiliki sejarah panjang sebagai titik temu budaya 
dan agama. Gunn (2016) menjelaskan bahwa perdagangan cendana telah 
berlangsung antara 500 hingga 5000 tahun, menghubungkan Timor dengan 
Makau dan melibatkan pedagang dari berbagai latar keagamaan. Pada abad 
ke-10, pusat perdagangan cendana berpindah ke Solor karena pelabuhan 
sekitar Timor dianggap terlalu padat dan rawan pertikaian (Ngarsih, 2019). 



Maulidia Dhuryati Piala Bora & Najamudin M . Lobang
Perdagangan Cendana dan Penyebaran Agama di NTT3

Reid (2014b) mencatat bahwa sejak era Romawi dan Han, cendana telah 
menjadi komoditas mewah yang diminati para raja di berbagai belahan 
dunia; sementara Reid (2014a) menegaskan bahwa persaingan dagang 
global turut membawa konflik antara Islam dan Katolik hingga ke Nusantara. 
Fakta historis ini menunjukkan bahwa dinamika perdagangan cendana 
berkaitan erat dengan perkembangan agama-agama di NTT.

Penelitian terdahulu cenderung memisahkan pembahasan mengenai 
ekonomi politik perdagangan cendana dari analisis tentang penyebaran 
agama. Sandeep dan Manohara (2019) menunjukkan bahwa cendana 
digunakan dalam ritual berbagai agama sejak 400–300 SM dan bahwa 
aktivitas perdagangan turut dipengaruhi jaringan politik Islam di India, Arab, 
Afghanistan, dan Turki. Sritimuryati dan Suryaningsi (2021) menemukan 
bahwa cendana dari Timor, Solor, dan Sumba sangat diminati di pasar Asia, 
India, dan Cina, sehingga kerajaan-kerajaan lokal seperti Makassar terlibat 
dalam kompetisi maritim. Temuan Sumerata et al. (2022) memperlihatkan 
bahwa pelabuhan-pelabuhan kuno di Flores Timur tidak hanya menjadi 
simpul perdagangan internasional tetapi juga wahana misi politik, ekonomi, 
dan sosial.

Meskipun demikian, kajian-kajian tersebut belum menjelaskan secara 
komprehensif bagaimana sakralitas cendana sebagai bahan ritual dan 
komodifikasi cendana sebagai barang dagang global saling berkelindan dalam 
membentuk pola penyebaran agama-agama di NTT. Padahal perdagangan 
cendana menjadi arena interaksi antara kepentingan spiritual, ekonomi, 
dan politik. Para pedagang Muslim, Katolik, dan Protestan memperlihatkan 
bahwa aktivitas dagang tidak hanya berorientasi pada keuntungan, tetapi 
juga menjadi medium penyebaran gagasan dan keyakinan. Dalam konteks 
spiritual, cendana dibutuhkan dalam berbagai ritual; dalam konteks ekonomi, 
ia menjadi komoditas bernilai tinggi; sedangkan secara politik, perebutan 
akses dan kontrol terhadapnya membuka ruang kompetisi antarkekuatan. 
Kombinasi ketiga aspek ini menciptakan kondisi yang memungkinkan 
terjadinya konflik sekaligus mempercepat mobilitas agama-agama di NTT.

Penelitian ini bertujuan menjelaskan bagaimana cendana memainkan 
peran strategis dalam sejarah perdagangan maritim internasional dan 
bagaimana sakralitas serta komoditasnya membentuk kontestasi ekonomi-
politik dan dinamika penyebaran agama di NTT, khususnya Islam, Katolik, 
dan Protestan. Studi ini juga berupaya melengkapi penelitian sebelumnya 
dengan menelusuri keterkaitan langsung antara praktik keagamaan, 
komodifikasi cendana, dan interaksi lintas budaya melalui kerangka analisis 
historis dan teoritis yang lebih integratif.

Sejarah panjang perdagangan cendana di NTT, terutama pada abad 
ke-15 hingga ke-17, memperlihatkan bahwa kontestasi ekonomi-politik 
selalu melibatkan beragam aktor lintas agama. Islam diperkenalkan melalui 
jaringan perdagangan Arab dan India yang didukung kerajaan-kerajaan 
Islam Nusantara; Katolik hadir melalui misi Portugis pada abad ke-16; 
sementara Protestan masuk melalui Zending Belanda dengan dukungan VOC 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 1- 15 4
pada abad ke-17. Ketiga agama ini kemudian berinteraksi dan berkompetisi 
dengan kepercayaan lokal—animisme dan dinamisme—dalam konteks 
perdagangan cendana. Dengan demikian, penyebaran agama-agama di NTT 
tidak dapat dipisahkan dari dinamika konflik dan kontestasi yang lahir 
dari nilai sakral sekaligus komodifikasi cendana. Penyebaran tersebut 
dipengaruhi oleh posisi cendana sebagai komoditas strategis, jejaring 
perdagangan internasional, latar budaya dan agama para pedagang, serta 
struktur ekonomi-politik yang memungkinkan terjadinya interaksi dan 
pertukaran ide keagamaan.

Metode Penelitian
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-historis dengan metode 
studi literatur untuk menjelaskan perdagangan cendana di Nusa Tenggara 
Timur serta dampaknya terhadap aspek ekonomi, politik, dan penyebaran 
agama. Data diperoleh dari berbagai sumber literatur, termasuk karya-
karya sejarah, etnografi, dan kajian budaya yang membahas penggunaan 
cendana dalam konteks ritual keagamaan, perdagangan lokal, dan interaksi 
dalam perdagangan global. Penelitian ini menyoroti hubungan antara 
nilai sakral cendana, peran ekonominya, dan dinamika sosial-politik yang 
mempengaruhi masyarakat setempat. Kerangka teoritis yang digunakan 
dalam penelitian ini mengacu pada teori Johan Galtung (Webel 2007) 
dengan penekanan pada konsep kekerasan struktural dalam mengevaluasi 
ketimpangan dan marginalisasi masyarakat lokal, serta kekerasan kultural 
untuk menganalisis legitimasi simbolik dan religius yang memperkuat 
dominasi. Segitiga konflik (contradiction, attitude, behavior) digunakan 
untuk memetakan kontradiksi kepentingan, sikap, dan perilaku para 
aktor yang terlibat dalam perdagangan cendana. Konsep perdamaian 
negatif dan positif diterapkan untuk menilai apakah ketertiban sosial 
yang terbentuk bersifat formal tanpa keadilan atau justru mendukung 
integrasi dan transformasi komunitas lokal. Analisis data dilakukan dengan 
mengidentifikasi tema-tema utama, yaitu, pertama cendana sebagai 
komoditas sakral dan ekonomi, kedua cendana sebagai arena kontestasi 
dalam bidang ekonomi, politik, dan agama, serta ketiga adalah cendana 
sebagai sarana penyebaran agama-agama. Setiap tema dianalisis melalui 
kerangka Johan Galtung untuk memahami dampak ekonomi, politik, dan 
sakralitas cendana terhadap masyarakat lokal dari perspektif historis dan 
konseptual. Validitas analisis dijaga melalui triangulasi literatur dan audit 
analisis, serta memastikan bahwa pemetaan tema dan interpretasi tetap 
konsisten dengan teori yang ada.

Hasil dan Pembahasan
Kajian terhadap sejarah perdagangan cendana di Nusa Tenggara Timur 
(NTT) menunjukkan bahwa cendana berfungsi sebagai titik temu antara 
sakralitas dan komoditas, yang melahirkan kontestasi ekonomi, politik, 
dan keagamaan sekaligus menjadi arena penyebaran agama-agama seperti 
Islam, Katolik, dan Protestan. Posisi ganda cendana sebagai material 



Maulidia Dhuryati Piala Bora & Najamudin M . Lobang
Perdagangan Cendana dan Penyebaran Agama di NTT5

sakral dan komoditas ekonomi menghadirkan dinamika kompleks yang 
membentuk lanskap sosial-religius NTT terutama sejak abad ke-14 hingga 
periode kolonial (Hägerdal 2012; Syafiera Aisyah 2016).

Cendana sebagai Komoditas Sakral dan Ekonomi
Penggunaan wewangian kayu cendana telah berlangsung lama, 

terutama pada beberapa kepercayaan tertentu yang menjadikannya sebagai 
bagian dari ritual. Termasuk di kepercayaan beberapa agama besar, cendana 
memiliki posisi penting dan bahkan disebutkan dalam kitab suci. Misalnya 
dalam Injil Perjanjian Lama terutama bagi Kekristenan Timur, Algum atau 
Almug merupakan jenis kayu harum yang diartikan sebagai kayu cendana 
berkaitan erat dengan pembangunan Bait Allah pada masa Raja Salomo, 
yaitu pada 1 Raja-raja 10:11-12, 2 Tawarikh 2:8, dan 2 Tawarikh 9:10-
11 (Rongcai, Guoxiong, and Ming 1989). Kayu cendana bagi ajaran Hindu 
dianggap sangat sakral sekaligus tergolong sebagai kayu prabu karena 
digunakan dalam pembuatan pelinggih, yakni tempat suci yang berfungsi 
sebagai singgasana serta titik pusat pemujaan terhadap Ida Sang Hyang 
Widhi Wasa atau manifestasi Dewa dan roh suci leluhur. Cendana juga 
digunakan untuk pembuatan Pratima, yakni arca, simbol, atau benda suci 
yang menjadi media kehadiran (stana) Dewa serta kekuatan ilahi dalam 
praktik ritual (Ni Nyoman Satya Widari et al, 2021).

Bagi umat Budha, cendana sering digunakan sebagai dupa atau 
wewangian dalam berbagai ritual penghormatan kepada Buddha, Dharma, 
dan Sangha. Cendana dianggap sebagai lambang dari kemurnian batin, 
ketenangan, dan kebajikan moral. Keharuman dari cendana ini kemudian 
sering kali dianggap sebagai metafora untuk tersebarnya kebajikan secara 
luas, sebagaimana kebajikan seorang praktisi dapat menyentuh dan 
mempengaruhi orang lain melalui perilaku dan kesadaran yang benar 
(Purwa Sidemen 2019). 

Dalam Islam, cendana digunakan sebagai wewangian bersama dengan 
menyan untuk memperkhusyuk ibadah ketika sholat, dzikir, atau doa. 
Pada masa Rasulullah, cendana menjadi salah satu bahan campuran untuk 
wewangian ketika mengurus jenazah (Rusni Binti Mohamad et al, 2021). 
Begitu juga dengan penggunaannya dalam berbagai kepercayaan adat atau 
tradisi-tradisi lokal memberikan penegasan akan kesakralan cendana yang 
tidak hanya merupakan kayu harum bernilai ekonomi, tetapi memiliki nilai-
nilai spiritual tersendiri bagi masyarakat di berbagai wilayah sekitar Nusa 
Tenggara Timur.

Pada konteks ekonomi, kayu cendana telah menjadi komoditas penting 
yang melintasi berbagai kawasan dunia sejak abad ke-10 hingga abad ke-17. 
Bahwa cendana dari Timor, Sumba, Solor serta beberapa wilayah di Nusa 
Tenggara Timur telah diperdagangkan jauh sebelum kedatangan bangsa 
Eropa, melalui jaringan perdagangan yang menghubungkan Nusantara 
dengan India, Arab, dan Cina (Syafiera Aisyah 2016). Dalam proses 
perdagangan tersebut, cendana berperan penting sebagai komoditas bernilai 
tinggi serta ditukarkan dengan tekstil, logam, keramik, dan rempah-rempah 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 1- 15 6
sekaligus menjadi sumber kekayaan bagi para elit lokal serta penguasa 
daerah. Pada masa jaringan Nusantara, India, Arab dan Cina, perdagangan 
cendana berjalan dinamis dan hubungan antara pedagang dengan penguasa 
lokal dapat dikatakan tentram, karena kompetisi perdagangan jarang 
bahkan tidak menimbulkan konflik secara langsung atau terang-terangan. 

Namun, ketika memasuki era kolonial, posisi cendana mengalami 
perubahan yang sangat signifikan. Cendana yang sebelumnya dipandang 
sebagai kayu sakral sekaligus sumber ekonomi bagi masyarakat lokal mulai 
mengalami proses komodifikasi secara besar-besaran dan dimonopoli untuk 
kepentingan segelintir pihak. Proses ini berlangsung terutama sejak cendana 
diintegrasikan ke dalam sistem ekonomi global oleh kekuatan Eropa, mulai 
dari Portugis hingga Belanda. Kedua kekuatan kolonial tersebut secara 
bertahap mengambil alih kontrol atas produksi, distribusi, dan penetapan 
harga cendana, sehingga masyarakat lokal semakin kehilangan kendali atas 
sumber daya yang sebelumnya dikelola melalui mekanisme adat dan praktik 
tradisional.

 Dalam konteks inilah cendana tidak hanya berfungsi sebagai 
komoditas perdagangan, melainkan juga sebagai instrumen ekonomi-politik 
yang mengaitkan eksploitasi sumber daya alam dengan pembentukan relasi 
kekuasaan, ketergantungan ekonomi, serta marginalisasi masyarakat Nusa 
Tenggara Timur dalam jaringan perdagangan internasional. Kontestasi 
tersebut tercermin secara nyata dalam sejarah Solor sebagai salah satu titik 
pusat perdagangan cendana, yang menunjukkan bagaimana fluktuasi harga 
dan permintaan global memicu persaingan ekonomi-politik yang semakin 
ketat.

Cendana di Nusa Tenggara Timur dengan demikian menempati 
posisi ganda, yakni sebagai kayu yang dipandang sakral sekaligus sebagai 
komoditas ekonomi bernilai tinggi dalam jaringan perdagangan global. 
Posisi ganda ini dapat dipahami sebagai titik pertemuan antara kekerasan 
struktural dan kekerasan kultural yang bekerja secara simultan dalam 
melanggengkan kepentingan yang bersifat kontradiktif, yaitu antara 
sakralitas dan kepentingan ekonomi, dengan melibatkan berbagai aktor. 
Kontradiksi tersebut selanjutnya memicu terjadinya kontestasi antara 
pihak-pihak dengan kepentingan yang berbeda, baik aktor agama dan 
kepercayaan lokal, para pedagang, masyarakat lokal, maupun penguasa atas 
lahan dan produksi kayu cendana itu sendiri (Sandole et al. 2008).

Dalam kerangka ini, kesakralan cendana dalam berbagai agama dan 
kepercayaan lokal berfungsi sebagai sistem nilai yang membentuk cara 
masyarakat memaknai sumber daya alam, sekaligus menjadi perangkat 
legitimasi bagi ketimpangan dalam distribusi dan penguasaan sumber 
daya. Sakralitas cendana tidak menghambat proses komodifikasi, 
melainkan justru memperkuatnya, karena dimensi spiritual cendana turut 
meningkatkan nilai ekonominya sekaligus mempersempit akses terhadap 
pengelolaannya. Akibatnya, penguasaan atas cendana dilekatkan pada 
otoritas tertentu, seperti elit adat atau kerajaan lokal, penguasa politik, serta 



Maulidia Dhuryati Piala Bora & Najamudin M . Lobang
Perdagangan Cendana dan Penyebaran Agama di NTT7

negara yang mengklaim legitimasi moral dan hukum atas pengelolaannya 
(Rahardjo, Awang, and Pramusinto 2013). Struktur penguasaan semacam 
ini menciptakan kekerasan struktural karena masyarakat lokal kehilangan 
kemampuan untuk mengontrol sumber daya yang menopang kehidupan 
ekonomi dan sosial mereka. Ketidakmampuan masyarakat dalam memenuhi 
kebutuhan dasar tersebut bukan disebabkan oleh kelangkaan sumber daya 
alam, melainkan oleh struktur sosial yang secara sistematis membatasi 
akses terhadapnya.

Kekerasan struktural tersebut kemudian dinormalisasi secara masif 
melalui kekerasan kultural. Bahwa narasi-narasi kesucian berupa ritual 
dalam adat dan agama dengan aturan penggunaannya serta melalui regulasi 
dari pemerintah turut membingkai penguasaan cendana oleh berbagai 
elit menjadi sesuatu yang sah dan tidak terhindarkan. Maka ketimpangan 
ekonomi ini selanjutnya tidak dipersepsikan sebagai ketidakadilan, 
melainkan konsekuensi dari tatanan moral dan kepatuhan. Dalam konteks 
inilah penderitaan masyarakat lokal menjadi tidak terlihat sebagai bentuk 
kekerasan, akan tetapi diterima sebagai bagian dari keteraturan sosial. 
Padahal kondisi demikian secara tidak langsung justru melanggengkan 
kekerasan, bahkan berpeluang untuk menciptakan kekerasan-kekerasan 
berikutnya.

Integrasi cendana ke dalam kepentingan ekonomi global sejak era 
pra-kolonial hingga kolonial tidak hanya memperdalam lapisan kekerasan 
struktural yang telah ada, tetapi juga menormalisasikannya melalui 
mekanisme kultural dan institusional. Ketika nilai tukar cendana ditentukan 
oleh pasar internasional dan kebijakan negara, nilai ekologis serta 
spiritualnya bagi masyarakat lokal justru semakin terpinggirkan. Negara 
kolonial maupun negara modern dalam momentumnya memposisikan 
cendana sebagai aset strategis pembangunan, sehingga pertumbuhan 
ekonomi berbasis cendana memang tercapai, tetapi tidak disertai dengan 
keadilan distribusi.

Kondisi ini mencerminkan apa yang oleh Galtung (2000) disebut 
sebagai negative peace, yakni ketiadaan konflik terbuka yang berlangsung 
bersamaan dengan keberlanjutan ketimpangan struktural. Dalam situasi 
negative peace tersebut, penderitaan masyarakat lokal tidak tampil 
sebagai bentuk kekerasan, melainkan diterima sebagai konsekuensi wajar 
dari tatanan sosial, moral, dan hukum yang berlaku. Justru karena tidak 
disertai konflik terbuka, kekerasan struktural dan kultural yang bekerja 
dalam pengelolaan cendana menjadi sulit dikenali, dipersoalkan, apalagi 
ditransformasikan.

Dengan demikian, absennya kekerasan langsung dalam sejarah 
pengelolaan cendana di Nusa Tenggara Timur tidak dapat dibaca 
sebagai kondisi damai, melainkan sebagai bentuk perdamaian semu 
yang melanggengkan ketimpangan dan membuka ruang bagi reproduksi 
kekerasan dalam bentuk-bentuk yang lebih halus dan berjangka panjang.



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 1- 15 8
Cendana sebagai Arena Kontestasi Ekonomi, Politik, dan Agama

Cendana telah lama menjadi komoditas penting yang turut 
menempatkan wilayah Timor sebagai penghasil utama kayu cendana 
dan wilayah sekitar Nusa Tenggara Timur dalam hubungan perdagangan 
regional maupun global. Sejarah telah menunjukkan bahwa cendana dari 
Timor telah diperdagangkan secara intensif sejak abad ke-14 melalui 
jaringan maritim Asia yang melibatkan pedagang muslim dari Gujarat dan 
Arab, serta jaringan niaga Cina dengan Asia Tenggara (Hägerdal 2012)

Cendana, dalam hal ini, tidak hanya berfungsi sebagai barang 
dagangan bernilai tinggi yang digunakan untuk wewangian, obat-obatan, 
serta ritual, melainkan juga menjadi alat politik yang memperkuat posisi elit 
lokal dalam membangun relasi dagang serta kekuasaan. Hal tersebut dapat 
dilihat ketika kerajaan-kerajaan lokal di Timor memanfaatkan kontrol atas 
cendana dalam menegosiasikan otoritas politik mereka terhadap kekuatan 
eksternal, dengan cara menjadikan komoditas ini sebagai dasar legitimasi 
ekonomi serta simbol kedaulatan wilayah (Nordholt 1971).

Namun memasuki periode kolonial, terdapat perubahan signifikan 
dalam penguasaan cendana. Kehadiran Portugis pada abad ke-16 dan Belanda 
di awal abad ke-17 membawa sistem ekonomi kolonial yang berorientasi 
pada monopoli dan menguras sumber daya cendana. Terutama ketika 
cendana dijadikan komoditas negara, dengan kontrol ketat atas produksi, 
distribusi, serta perdagangan, sehingga masyarakat lokal kehilangan 
hak atas pengelolaan sumber daya yang sebelumnya diatur melalui adat 
setempat. Kebijakan ini memicu berbagai bentuk perlawanan, negosiasi, 
dan konflik, karena penguasaan terhadap cendana berarti penguasaan atas 
sumber kehidupan ekonomi masyarakat. Kontestasi cendana tidak hanya 
menggambarkan persaingan ekonomi, melainkan juga pertarungan politik 
antara kekuasaan kolonial dan struktur kekuasaan lokal.

Dinamika kontestasi dalam ranah ekonomi-politik ini tidak dapat 
dipisahkan dari dimensi keagamaan, mengingat cendana juga memiliki 
makna simbolik dan ritual yang penting dalam praktik keagamaan masyarakat 
lokal. Dalam konteks penghormatan terhadap leluhur maupun berbagai 
ritual adat, cendana berfungsi sebagai penanda relasi antara manusia, 
alam, dan dunia spiritual (Fox 1977). Ketika jaringan dagang Muslim, 
misionaris Katolik Portugis, serta otoritas Protestan Belanda terlibat dalam 
perdagangan cendana, komoditas ini kemudian menjadi medium interaksi 
sekaligus kontestasi keagamaan. Oleh karena itu, pengendalian atas cendana 
berdampak langsung terhadap akses masyarakat terhadap bahan ritual 
dan ruang-ruang sakral, yang secara tidak langsung turut mempengaruhi 
praktik ibadah dan tingkat religiusitas masyarakat setempat.

Dalam konteks ini, cendana dapat dipahami sebagai arena kontestasi 
yang melibatkan kepentingan ekonomi, politik, dan agama yang saling 
berkelindan, sebagaimana tercermin dalam segitiga konflik Johan Galtung. 
Kontestasi tersebut berakar pada kontradiksi utama berupa perebutan 
makna dan kontrol atas cendana, apakah ia dipandang sebagai milik 



Maulidia Dhuryati Piala Bora & Najamudin M . Lobang
Perdagangan Cendana dan Penyebaran Agama di NTT9

masyarakat adat, sumber legitimasi politik elit lokal, atau komoditas 
strategis negara dan pasar global. Kontradiksi ini membentuk sikap serta 
perilaku para aktor yang terlibat, mulai dari negara—baik kolonial maupun 
pascakolonial—hingga elit lokal dan masyarakat adat. Negara secara 
konsisten memandang cendana sebagai sumber daya strategis yang harus 
dikontrol demi kepentingan fiskal dan stabilitas politik, yang kemudian 
diwujudkan melalui monopoli, regulasi ketat, serta kriminalisasi praktik 
ekonomi lokal (Niron 2023).

Dalam situasi tersebut, kekerasan tidak selalu tampil dalam bentuk 
fisik, melainkan bekerja melalui sistem hukum dan administrasi yang 
secara sistematis membatasi akses masyarakat lokal terhadap sumber 
kehidupannya. Inilah bentuk kekerasan struktural yang terinstitusionalisasi 
secara masif. Kekerasan struktural ini kemudian diperkuat dan dinormalisasi 
melalui dimensi kultural, khususnya melalui agama dan adat. Simbol-simbol 
religius serta narasi kesucian cendana digunakan untuk memperkuat 
klaim politik atas penguasaan sumber daya tersebut, dengan membingkai 
penguasaan sebagai amanah ilahi atau mandat budaya yang diwariskan. 
Dalam kerangka ini, resistensi terhadap struktur penguasaan cendana 
tidak hanya dipandang sebagai pelanggaran hukum, tetapi juga sebagai 
pelanggaran moral. Oleh karena itu, agama dan adat berfungsi sebagai 
bentuk kekerasan kultural karena menyediakan legitimasi simbolik bagi 
dominasi ekonomi dan politik.

Kolonialisme kemudian memperkeras arena kontestasi ini dengan 
mengintegrasikan cendana ke dalam sistem ekonomi dunia yang eksploitatif 
melalui struktur monopoli Portugis dan Belanda, yang menciptakan 
ketergantungan ekonomi sekaligus menghancurkan mekanisme lokal 
pengelolaan sumber daya (Marisa 2021). Struktur kekerasan ini tidak 
sepenuhnya hilang setelah kolonialisme formal berakhir, melainkan 
diwarisi dan dilembagakan kembali dalam kebijakan negara modern. Hal 
ini tercermin dalam pengaturan pengelolaan cendana melalui Peraturan 
Daerah No. 16 Tahun 1986 tentang Cendana (Rahardjo et al. 2013). Dengan 
demikian, kekerasan yang menyertai pengelolaan cendana di Nusa Tenggara 
Timur bersifat historis, berlapis, dan lintas rezim, yang menunjukkan 
keberlanjutan kekerasan struktural dari masa ke masa.

Cendana bagi Arena Penyebaran Agama-Agama
Penyebaran agama-agama di Nusa Tenggara Timur tidak terjadi 

dalam ruang spiritual yang terpisah dari ekonomi dan politik, melainkan 
erat kaitannya dengan control atas sumberdaya strategis seperti cendana 
serta pengaruh politik dari tokoh lokal. Begitu juga dengan aktor-aktor 
keagamaan memiliki akses terhadap jaringan perdagangan dan dukungan 
politik kolonial cenderung memperoleh legitimasi sosial yang lebih kuat. 
Sementara masyarakat lokal mengalami kedilemaan dalam menentukan 
sikap keberpihakan dan kepentingan mereka. Terutama kepada aktor-aktor 
eksternal yang datang dari beragam latar belakang keagamaan. Bahwa 
cendana memiliki peran sebagai arena strategis dalam proses penyebaran 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 1- 15 10
agama-agama di Nusa Tenggara Timur karena posisinya yang berada pada 
simpul sakralitas, ekonomi, dan politik.

Bagi masyarakat lokal, cendana sejak lama dipahami sebagai sumber 
daya alam yang memiliki nilai kosmologis dan ritual serta digunakan dalam 
upacara adat, penghormatan leluhur, sekaligus penanda relasi manusia 
dengan dunia spiritual (Fox 1977). Kesakralan ini kemudian menjadikan 
cendana sebagai titik masuk penting bagi aktor-aktor keagamaan, karena 
penguasaan dan pemaknaan ulang terhadap material sakral sangat 
memungkinkan agama-agama baru bernegosiasi dengan sistem kepercayaan 
lokal tanpa sepenuhnya meniadakan struktur kepercayaan sebelumnya

Hal tersebut tercermin dalam fakta bahwa jaringan perdagangan 
cendana menjadi medium awal masuknya Islam ke Nusa Tenggara Timur 
melalui pedagang Muslim dari Arab, Gujarat, serta kerajaan-kerajaan Islam 
Nusantara lainnya. Penyebaran Islam berlangsung bukan melalui penaklukan, 
melainkan melalui relasi ekonomi, pernikahan, dan pembentukan 
komunitas dagang yang memanfaatkan jaringan niaga cendana sebagai 
basis interaksi sosial dan religius (Hägerdal 2012). Aktivitas perdagangan 
ini menciptakan ruang sosial baru yang memungkinkan praktik keagamaan 
Islam berkembang secara adaptif terhadap budaya lokal di Nusa Tenggara 
Timur.

Berbeda dengan periode kolonial, hasil penelitian menunjukkan bahwa 
penyebaran Katolik dan Protestan tidak dapat dilepaskan dari kepentingan 
penguasaan ekonomi serta politik atas wilayah penghasil cendana. Misi 
Katolik Portugis dan kemudian Protestan Belanda memperoleh akses dan 
legitimasi melalui kedekatan dengan otoritas kolonial yang mengontrol 
perdagangan dan distribusi cendana. Penguasaan atas komoditas strategis 
ini memberi pengaruh terhadap struktur sosial lokal, termasuk dalam 
pengaturan ruang ibadah, pendidikan, dan administrasi keagamaan (Intan 
2015). Dalam konteks inilah agama menjadi instrumen penting dalam 
proses stabilisasi kekuasaan kolonial sekaligus sarana bagi transformasi 
sosial masyarakat. 

Agama-agama yang berkembang di Nusa Tenggara Timur ini kemudian 
melakukan strategi adaptasi terhadap makna sakral cendana serta relasi 
ekonomi dan politiknya. Dalam praktik keagamaan Kristen, terjadi proses 
reinterpretasi simbolik di mana unsur-unsur material lokal termasuk kayu 
bernilai sakral dimasukkan ke dalam ruang ibadah dan ritus gerejawi sebagai 
bagian dari inkulturasi (Bire Logo et al., 2022). Sementara Islam bersama 
praktik sufistiknya, memaknai keharuman atau kemurnian sebagai simbol 
etika sekaligus spiritualitas sehingga memungkinkan integrasi dengan nilai-
nilai lokal tanpa konflik terbuka (Faizatun Nafsiyah et al. 2025) Selanjutnya,  
kesakralan cendana menjadikannya titik temu simbolik bagi agama-agama 
di Nusa Tenggara Timur, sementara nilai ekonomi berpeluang sebagai objek 
perebutan atau kontestasi yang menghadirkan konflik, serta posisinya 
dalam struktur politik justru menjadi instrumen kekuasaan. Dalam ruang 
kontestasi inilah agama menjadi penting untuk disebarkan. Bukan hanya 



Maulidia Dhuryati Piala Bora & Najamudin M . Lobang
Perdagangan Cendana dan Penyebaran Agama di NTT11

menjadi sistem kepercayaan, melainkan juga sebagai perangkat legitimasi 
sosial, integrasi budaya, serta pengaturan relasi kuasa. Bahwa cendana dari 
konteks historis di NTT mempertemukan dimensi spiritualitas, ekonomi, 
dan politik dalam proses pembentukan lanskap keagamaan di Nusa Tenggara 
Timur.

Dengan demikian, pertemuan antara spiritualitas, ekonomi, dan 
politik dalam sejarah cendana di Nusa Tenggara Timur tidak dapat dipahami 
semata sebagai proses penyebaran agama atau interaksi budaya yang netral. 
Sebaliknya, ia berlangsung dalam ruang ekonomi-politik yang dibentuk oleh 
jalur perdagangan cendana, yang sejak awal menciptakan relasi kuasa yang 
tidak setara antara berbagai aktor. Sejalan dengan pandangan Anthony Reid 
bahwa jalur perdagangan merupakan arena utama perjumpaan lintas agama 
dan kepercayaan dalam sejarah Nusantara (Reid 2014a), arena ini sekaligus 
menjadi ruang di mana kontradiksi kepentingan, ketimpangan akses, serta 
potensi kekerasan—baik yang bersifat laten maupun terinstitusionalisasi—
terbentuk dan direproduksi. Dalam konteks inilah dinamika penyebaran 
agama-agama di Nusa Tenggara Timur perlu dibaca sebagai bagian dari 
konfigurasi kekerasan struktural dan kultural yang bekerja secara simultan.

Konfigurasi kekerasan tersebut paling nyata dirasakan dalam 
perubahan yang dialami oleh masyarakat Nusa Tenggara Timur ketika 
kedatangan agama-agama baru turut mempengaruhi sistem kepercayaan 
yang telah ada sebelumnya. Bahwa interaksi pada kondisi dan era apapun 
tetap selalu mengandung unsur kekerasan struktural, termasuk dalam 
aspek perdagangan. Alasannya karena kepentingan antara pedagang satu 
dengan lainnya saling berkontradiksi ketika memperoleh keuntungan. 
Begitupun dengan sikap prasangka berupa rasa curiga yang timbul namun 
tidak diperlihatkan juga merupakan bentuk-bentuk dari ketidaksetaraan. 
Dalam analisis teori Johan Galtung, hal demikian merupakan bagian dari 
attitude yang turut menjadi sebab atau justru menjadi penguat terjadinya 
berbagai bentuk kekerasan (Galtung 2015).

Islam menyebar melalui jaringan perdagangan cendana yang 
menghubungkan Nusa Tenggara Timur dengan dunia Islam di Asia Selatan, 
Arab, dan Nusantara. Penyebaran ini memang relatif tanpa kekerasan 
fisik, tetapi berlangsung dalam struktur ekonomi yang hierarkis. Bahkan 
masyrakat lokal juga tidak menutup kemungkinan menaruh rasa kecurigaan 
terhadap hadirnya para pedagang muslim. Sehingga hal demikian juga 
termasuk bagian dari pembentuk terjadinya kekerasan, alih-alih tidak 
terlihat tetapi kemudian sikap curiga menjelma akar dari konflik itu sendiri 
(Galtung 2000).  Begitu juga dengan pedagang muslim yang memiliki akses 
jaringan dan modal lebih kuat dibandingkan masyarakat lokal menjadi 
salah satu contoh ketidaksetaraan. Sehingga relasi sosial dan religious 
yang terbentuk antara masyarakat lokal dengan pedagang muslim sebagai 
pendatang justru dalam kerangka ketimpangan. Bahwa agama berkembang 
dengan adaptif, tetapi juga secara tidak langsung mentransformasi struktur 
ekonomi menjadi timpang antara pedagang dengan masyarakat lokal yang 
memiliki sumber daya alam berupa cendana.



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 1- 15 12
Pada masa kolonial, penyebaran Katolik dan Protestan menunjukkan 

keterkaitan yang lebih eksplisit antara agama dengan kekuasaan politik. Misi 
Kristen memperoleh legitimasi melalui kedekatan dengan otoritas kolonial 
yang mengontrol perdagangan cendana. Kemudian agama difungsikan 
sebagai instrumen stabilitas sosial dan politik turut menciptakan kepatuhan 
terhadap struktur ekonomi yang eksploitatif. Peran ini justru memperkuat 
negative peace, karena ketertiban sosial dicapai tanpa keadilan struktural 
(Sandole et al. 2008). Dalam artian bahwa ketika sikap protes berupa 
tindakan konflik secara langsung terjadi, kekerasan memang dapat 
dihentikan. Namun justru semakin memperkuat persepsi antar pihak satu 
dengan pihak lainnya dalam dimensi tetap saling kontra.

Kekerasan dalam konteks penyebaran agama di Nusa Tenggara Timur 
tidak hanya bersifat laten atau simbolik, tetapi juga kerap muncul dalam 
bentuk kekerasan langsung. Perang antar kerajaan dan antar kelompok 
masyarakat lokal sering kali terjadi seiring dengan keberpihakan politik-
keagamaan terhadap agama-agama baru yang datang. Salah satu contohnya 
adalah konflik antara kerajaan-kerajaan lokal yang berafiliasi dengan 
Portugis berlatar belakang Katolik dan kerajaan-kerajaan lokal yang 
bersekutu dengan Belanda, yang di belakangnya turut melibatkan kerajaan-
kerajaan Islam serta misi Protestan (Prayogi et al. 2024).

Dalam konteks ini, upaya penyebaran Islam, Katolik, dan Protestan 
di Nusa Tenggara Timur tidak berlangsung dalam situasi yang sepenuhnya 
damai. Meskipun agama kerap dipahami sebagai sistem kepercayaan yang 
mengarahkan umatnya pada nilai-nilai moral dan kebaikan, sejarah kawasan 
ini justru menunjukkan adanya konflik berkepanjangan yang melibatkan 
aktor-aktor dengan latar belakang keagamaan yang berbeda. Agama, 
dalam hal ini, tidak hanya berfungsi sebagai keyakinan spiritual, tetapi 
juga digunakan sebagai alat legitimasi dan motivasi untuk melanggengkan 
konflik politik dan ekonomi.

Sebagaimana ditegaskan oleh Anthony Reid, sepanjang abad ke-
14 hingga abad ke-16 kawasan Nusantara dipenuhi oleh konflik antara 
komunitas Muslim dan Portugis yang berlatar belakang Katolik, terutama 
dalam konteks persaingan perdagangan dan ekspansi kekuasaan (Reid 
2014b). Pola konflik ini berlanjut ketika Belanda hadir pada awal abad 
ke-17 dengan melakukan kompromi dan aliansi politik bersama kerajaan-
kerajaan lokal yang beragama Islam untuk melemahkan dominasi Portugis 
di wilayah tersebut

Namun, setelah Portugis berhasil disingkirkan melalui kerja sama 
antara Belanda dan kerajaan-kerajaan lokal Islam, dinamika konflik 
tidak serta-merta berakhir. Belanda kemudian melanjutkan ekspansinya 
melalui misi penyebaran Protestan yang dijalankan oleh lembaga Zending 
dan didukung oleh VOC. Dengan demikian, kompetisi keagamaan tetap 
berlanjut, meskipun dalam bentuk dan strategi yang berbeda dari fase 
konflik sebelumnya.



Maulidia Dhuryati Piala Bora & Najamudin M . Lobang
Perdagangan Cendana dan Penyebaran Agama di NTT13

Menariknya, ketika perang fisik antar kekuatan tersebut mulai 
dihentikan—dalam pengertian tercapainya negative peace—agama Islam, 
Katolik, dan Protestan justru sama-sama berkembang dan mengakar di Nusa 
Tenggara Timur di bawah kekuasaan kolonial Belanda pra-kemerdekaan. 
Penyebaran ini berlangsung melalui berbagai bentuk penyesuaian terhadap 
masyarakat lokal serta melalui perjanjian-perjanjian politik yang membagi 
wilayah pengaruh dan kekuasaan antar aktor keagamaan dan kolonial

Namun, perjanjian-perjanjian tersebut tidak menghapus akar 
kekerasan yang telah ada sebelumnya. Sebaliknya, ia justru mewariskan 
pola-pola ketimpangan dan dominasi yang dilembagakan ke dalam struktur 
sosial dan politik kolonial. Dalam konteks ini, kekerasan tidak lagi tampil 
dalam bentuk konflik terbuka, melainkan bertransformasi menjadi 
kekerasan struktural yang terus direproduksi lintas generasi.Berbagai 
proses inkulturasi yang dilakukan agama-agama tersebut menunjukkan 
adanya adaptasi simbolik terhadap makna sakral dari cendana. 

Namun adaptasi tersebut bersifat terbatas pada ranah ritual dan 
simbol, karena sama sekali menyentuh struktur penguasaan atas sumber 
daya cendana. Akibatnya adalah agama berkontribusi pada integrasi budaya 
dan kohesi sosial, tetapi kemudian gagal menjadi kekuatan transformasi 
structural bagi masyarakat setempat. Maka dalam perspektif peacebuilding 
Johan Galtung, perdamaian semacam ini bersifat rapuh, karena akar 
ketidakadilan ekonomi dan politik tetap dipertahankan (Webel 2007). 
Bahwa cendana sebagai arena di mana agama berjalan dan berfungsi secara 
ambivalen. Menjadi sarana perjumpaan dan integrasi sosial, sekaligus bagian 
dari mekanisme legitimasi kekuasaan. Bahwa selama struktur penguasaan 
atas cendana tidak mengalami transformasi, maka relasi antara agama, 
ekonomi, dan politik di Nusa Tenggara Timur akan terus berada dalam 
kondisi kekerasan struktural yang terselubung.

Kesimpulan
Perdagangan cendana di Nusa Tenggara Timur membentuk interaksi 
kompleks antara nilai sakral, fungsi ekonomi, serta dinamika politik yang 
secara historis mempengaruhi hubungan sosial dan budaya masyarakat 
setempat. Komoditas ini juga merupakan alat negosiasi sosial dan simbolik 
bagi berbagai aktor lokal dan eksternal. Dampak perdagangan cendana 
terlihat dari munculnya ruang strategis untuk penyebaran dan adaptasi 
agama-agama, di mana praktik keagamaan baru berintegrasi dengan 
nilai-nilai lokal. Pendekatan kualitatif-historis dan penerapan teori Johan 
Galtung dapat digunakan untuk konflik struktural, kultural, serta simbolik 
dalam perdagangan cendana. Namun penelitian ini hanya menggunakan 
studi literatur, sehingga informasi kontekstual dan pengalaman lokal secara 
langsung belum terungkap. Maka penelitian selanjutnya sangat disarankan 
agar melakukan studi lapangan dan wawancara untuk memperkaya data 
empiris. Selain itu, penelitian mendatang dapat mengeksplorasikan 
dampak kontemporer perdagangan cendana terhadap identitas budaya, 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 1- 15 14
praktik keagamaan, dan keberlanjutan ekonomi di Nusa Tenggara Timur. 
Pendekatan kombinasi antara analisis historis dan empiris akan memberikan 
pemahaman lebih menyeluruh terhadap peran strategis cendana di wilayah 
ini.

Daftar Putaka
Agung Rahardjo, S. S., Awang, S. A., & Pramusinto, A. (2013). Sejarah dominasi 

negara dalam pengelolaan cendana di Nusa Tenggara Timur. Jurnal 
Manusia dan Lingkungan, 20(1), 1–10. https://jurnal.ugm.ac.id/JML/
article/view/18469 

Eoffrey, G. C. G. (2016). Perdagangan kayu cendana Timor–Makau dan 
penemuan Asia atas Tanah Selatan Besar. Dalam Prosiding Sejarah 
Maritim Asia Tenggara (hlm. 125–148).

Fox, J. J. (1977). Harvest of the palm: Ecological change in eastern Indonesia. 
Harvard University Press.

Galtung, J. (2000). Searching for peace: The road to conflict transcendence in 
the twenty-first century. Pluto Press.

Galtung, J. (2015). World politics of peace and war: Geopolitics in another 
key: Geography and civilization. Hampton Press.

Hägerdal, H. (2012). Lords of the land, lords of the sea: Conflict and adaptation 
in early colonial Timor, 1600–1800. KITLV Press.

Intan, B. F. (2015). Misi Kristen di Indonesia: Kesaksian Kristen Protestan. 
Societas Dei, 2(2), 325–365. https://doi.org/10.33550/sd.v2i2.21

Logo, B., Laga, Y., & Benu, F. (2022). Budaya lokal dan resolusi konflik di 
Nusa Tenggara Timur. Jurnal Antropologi Indonesia, 43(1), 55–72.

Marisa, M. (2021). Inovasi kurikulum “Merdeka Belajar” di era Society 5.0. 
Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan, dan Humaniora, 5(1), 72–81.

Mohamad, R. B., Ahmad, N., & Yusof, M. (2021). Religious pluralism and 
social harmony in Southeast Asia. Journal of Islamic Studies, 32(1), 
85–104.

Nafsiyah, F., Rahman, A., & Hidayat, M. (2025). The integration of aqidah, 
morals, and sufism in Islamic education. IJoASER, 8(2), 429–436. 
https://doi.org/10.33648/ijoaser.v8i2.1044

Ngarsih, W. (2019). Pengaruh perdagangan cendana terhadap 
multikulturalisme di Solor pada abad X–XVI. FACTUM: Jurnal Sejarah 
dan Pendidikan Sejarah, 8(2), 247–260. https://doi.org/10.17509/
factum.v8i2.22151

Nordholt, H. G. S. (1971). The political system of the Atoni of Timor. Martinus 
Nijhoff.

Prayogi, A., Rahman, F., & Sari, D. (2024). Cultural peacebuilding in Eastern 
Indonesia. Journal of Peace Studies, 12(1), 23–40.

Reid, A. (2014). Asia Tenggara dalam kurun niaga 1450–1680 Jilid I: Tanah 
di bawah angin. Yayasan Pustaka Obor Indonesia.



Maulidia Dhuryati Piala Bora & Najamudin M . Lobang
Perdagangan Cendana dan Penyebaran Agama di NTT15

Reid, A. (2014). Asia Tenggara dalam kurun niaga 1450–1680 Jilid II: Jaringan 
perdagangan global. Yayasan Pustaka Obor Indonesia.

Rongcai, R. E. N., Guoxiong, W. U., & Ming, C. A. I. (1989). Tanakh (The Holy 
Bible: Old Testament). National Council of Churches of Christ in the 
USA.

Sandeep, & Manohara, T. N. (2019). Sandalwood in India: Historical 
and cultural significance of Santalum album L. as a basis for its 
conservation. NeBIO: An International Journal of Environment and 
Biodiversity, 10(4), 235–242.

Sandole, D. J. D., Byrne, S., Sandole-Staroste, I., & Senehi, J. (2008). Handbook 
of conflict analysis and resolution. Routledge.

Sidemen, P. (2019). Perangkat pemujaan sulinggih (Saiwa, Baudha, 
Bhujangga, Waisnawa). UNHI Press.

Sritimuryati, S., & Suryaningsi, T. (2021). Maritime trade in Makassar in the 
XVI–XVII century. Walasuji: Jurnal Sejarah dan Budaya, 12(2), 145–
160.

Sumerata, I. W., Sutaba, I. M., & Ardika, I. W. (2022). Peran pelabuhan kuno 
di Flores Timur dalam jalur perdagangan Nusantara pada abad XVI–
XVII. Purbawidya: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, 
11(1), 1–16. https://doi.org/10.55981/purbawidya.2022.69

Syafiera, A. (2016). Perdagangan di Nusantara abad ke-16. Jurnal Pendidikan 
Sejarah, 4(3), 721–735.

Webel, C., & Galtung, J. (Eds.). (2007). Handbook of peace and conflict studies. 
Routledge.

Widari, N. N. S., Putra, I. B. R., & Sudiarta, I. N. (2021). Sakralitas dan 
simbolisme dalam tekstil tradisional Bali. Jurnal Kajian Budaya, 16(2), 
145–160.


