
Article

Kerangka Teologis Islamic 
Social Finance untuk 
Mendukung Sustainable 
Development Goals (SDGs): 
Studi atas QS. At-Taubah: 60 
dan QS. Al-Baqarah: 267
Muhammad Zainudin1, Muhammad Ibnu Akbar Nuryadi2, Ahmad 
Djalaluddin3

Abstract

This study aims to formulate a theological-functional framework of 
Islamic Social Finance (ISF) in supporting the Sustainable Development 
Goals (SDGs) through a Tafsir Maudu’i (thematic exegesis) approach 
to Surah At-Taubah: 60 and Surah Al-Baqarah: 267. This qualitative 
research identifies and synthesizes the normative principles of the 
Qur’an to bridge the gap between the potential of Islamic philanthropic 
resources and the financing needs of sustainable development. The 
key findings indicate that two normative pillars of the Qur’an provide 
an explicit mandate for this integration. The Distribution Structure 
Pillar (QS. At-Taubah: 60) transforms Zakat into a productive 
empowerment instrument that directly supports SDG 1 (No Poverty) 
and SDG 4 (Quality Education). The Financing Quality Pillar (QS. Al-
Baqarah: 267) provides ethical and managerial justification for long-
term investment through Waqf and Infaq, directed toward sustainable 
infrastructure funding, transparent governance, and environmental 
issues (SDGs 3, 7, 13, 16). Philosophically, this integration demonstrates 
the alignment of Maqasid Syariah with universal development goals. 
The study concludes that ISF has significant potential to be a stable, 

1 Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Malang, 
Indonesia; email : 250504310004@student.uin-malang.ac.id

2 Universitas Islam Indonesia, Yogyakarta, Indonesia;  
email : ibnu.nuryadi.in@gmail.com

3 Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Malang, 
Indonesia; email : djalaludin@akuntansi.uin-malang.ac.id

PERADABAN JOURNAL OF  
RELIGION AND SOCIETY
Vol. 5, Issue 1, January 2026 

ISSN 2962-7958  

Page : 16-35
DOI: 
https://doi.org/10.59001/pjrs.v5i1.739

Copyright 
© The Author(s) 2026

This work is licensed under a 
Creative Commons Attribution 4.0 
International License



Muhammad Zainudin, Muhammad Ibnu Akbar Nuryadi, Ahmad Djalaluddin
Kerangka Teologis ISF-SDGs17

directed, and ethical driving force in achieving the 2030 Sustainable Development 
Agenda. The institutional transformation of ISF, through the adoption of dual 
performance indicators (Sharia metrics and SDG impact metrics), is key to ensuring 
that ZISWAF funds generate measurable social and environmental impacts.

Keyword 

Islamic Social Finance, Maqasid al-Shariah, Qur’anic Exegesis, SDGs, Zakat

Abstrak

Penelitian ini bertujuan merumuskan kerangka teologis-fungsional Islamic Social 
Finance (ISF) dalam mendukung Sustainable Development Goals (SDGs) melalui 
pendekatan Tafsir Maudu’i terhadap QS. At-Taubah: 60 dan QS. Al-Baqarah: 267. 
Penelitian kualitatif ini mengidentifikasi dan mensintesis prinsip-prinsip normatif 
Al-Qur’an untuk mengatasi kesenjangan antara potensi sumber daya filantropi 
Islam dan kebutuhan pendanaan pembangunan berkelanjutan. Temuan kunci 
menunjukkan bahwa dua pilar normatif Al-Qur’an menyediakan mandat eksplisit 
untuk integrasi ini. Pilar Struktur Distribusi (QS. At-Taubah: 60) mentransformasi 
Zakat menjadi instrumen pemberdayaan produktif yang secara langsung 
mendukung target SDG 1 (Tanpa Kemiskinan) dan SDG 4 (Pendidikan). Pilar Kualitas 
Pendanaan (QS. Al-Baqarah: 267) memberikan justifikasi etis dan manajerial 
bagi investasi jangka panjang melalui Wakaf dan Infak, yang diarahkan untuk 
pendanaan infrastruktur berkelanjutan, tata kelola transparan, dan isu lingkungan 
(SDG 3, 7, 13, 16). Secara filosofis, integrasi ini menunjukkan keselarasan Maqasid 
Syariah dengan tujuan pembangunan universal. Penelitian menyimpulkan bahwa 
ISF memiliki potensi besar untuk menjadi kekuatan pendorong yang stabil dan 
etis dalam mencapai Agenda Pembangunan Berkelanjutan 2030. Transformasi 
kelembagaan ISF, melalui adopsi indikator kinerja ganda (Syariah dan metrik 
dampak SDGs), adalah kunci untuk memastikan dana ZISWAF menghasilkan 
dampak sosial dan lingkungan yang terukur.

Kata Kunci

Islamic social finance, maqasid syariah, SDGs, tafsir maudu’i, zakat

Pendahuluan
Upaya global untuk mengatasi kemiskinan, ketidaksetaraan, dan degradasi 
lingkungan telah terangkum dalam Agenda Pembangunan Berkelanjutan 
(SDGs) 2030 (Nations, 2015; Wijaya et al., 2024). Di tengah keterbatasan 
anggaran publik negara berkembang, terdapat kebutuhan mendesak untuk 
memobilisasi sumber daya pendanaan yang inovatif dan stabil, terutama 
dari sektor non-pemerintah (Elayah et al., 2024; Elendu et al., 2025). 
Namun, masih terdapat gap signifikan antara kebutuhan pendanaan SDGs 
yang diperkirakan triliunan dolar dan ketersediaan dana (Sachs et al., 2019). 
Fenomena ini menunjukkan bahwa sumber daya konvensional, seperti 
bantuan luar negeri dan investasi pasar, belum memadai untuk mengisi 
celah tersebut.

Di sisi lain, Filantropi Sosial Islam (Islamic Social Finance), yang 
meliputi instrumen Zakat, Infaq, Sedekah, dan Wakaf (ZISWAF), memiliki 
potensi besar dan belum dimanfaatkan secara optimal sebagai kekuatan 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 16- 35 18
pendorong pembangunan berkelanjutan (Ambo Masse et al., 2024; 
Herianingrum et al., 2024). ZISWAF merupakan manifestasi dari perintah 
agama yang mengakar kuat di komunitas Muslim global, menjadikannya 
sumber daya yang berkelanjutan dan terlepas dari fluktuasi pasar ekonomi 
global (Lestari et al., 2025; Zulfikri et al., 2025). Meskipun demikian, fakta 
sosial menunjukkan bahwa pengelolaan dan penyaluran dana ZISWAF 
seringkali masih bersifat karitatif dan konsumtif, belum terintegrasi secara 
strategis dengan kerangka kerja pembangunan jangka panjang, khususnya 
SDGs (R. Ascarya et al., 2020).

Kesenjangan ini menghadirkan sebuah tantangan teoretis, bagaimana 
mentransformasi Filantropi Sosial Islam dari sekadar bantuan sosial 
tradisional menjadi modal pembangunan yang terstruktur, produktif, dan 
terarah untuk mencapai target-target SDGs (Dirie et al., 2024; Tok et al., 
2022). Al-Qur’an sebagai sumber utama hukum Islam, secara spesifik, 
telah menggariskan penerima Zakat dalam QS. At-Taubah ayat 60 dan 
memerintahkan pengeluaran harta terbaik untuk kepentingan sosial dalam 
QS. Al-Baqarah ayat 267 (Alim, 2023; Nury & Hamzah, 2024). Kedua ayat 
ini, ketika ditafsirkan secara tematik (maudu’i) dalam konteks kontemporer, 
berpotensi memberikan justifikasi normatif yang kuat bagi Islamic Social 
Finance yang berorientasi pada pencapaian indikator-indikator SDGs, 
seperti pengentasan kemiskinan (SDG 1) dan memastikan kehidupan sehat 
(SDG 3).

Beberapa studi terdahulu telah mengkaji peran ZISWAF dalam 
pembangunan. Penelitian (Herianingrum et al., 2024; Riyadi et al., 
2021) fokus pada efektivitas Zakat dalam mengurangi kemiskinan dan 
ketidaksetaraan di Indonesia, menekankan pentingnya pendistribusian 
dana yang produktif. Sementara itu, karya (Awang et al., 2025; Zafar & Jafar, 
2025) menyoroti integrasi konsep Wakaf tunai dengan proyek infrastruktur 
publik yang sejalan dengan SDGs, khususnya SDG 9 (Industri, Inovasi, dan 
Infrastruktur). Studi-studi ini umumnya berfokus pada aspek praktis dan 
manajerial dari instrumen tunggal ZISWAF.

Penelitian lain, seperti yang dilakukan oleh (Al Fajar et al., 2024; 
Hameed, 2021), secara teoretis mengidentifikasi keselarasan antara tujuan 
Maqasid Syariah (tujuan hukum Islam) dan SDGs. Namun, literatur yang ada 
masih jarang yang secara eksplisit melakukan Tafsir Maudu’i (tafsir tematik) 
terhadap ayat-ayat kunci Al-Qur’an (seperti QS. At-Taubah: 60 dan QS. Al-
Baqarah: 267) dan secara langsung merumuskan kerangka kerja Islamic 
Social Finance untuk SDGs yang berakar pada interpretasi mendalam teks 
primer Islam (Kartina et al., 2025). Interpretasi yang ada cenderung bersifat 
umum atau terfragmentasi berdasarkan per instrumen.

Menanggapi keterbatasan tersebut penelitian ini menawarkan 
perspektif baru melalui metodologi Tafsir Maudu’i untuk mengekstrak 
prinsip-prinsip Islamic Social Finance secara holistik dari QS. At-Taubah: 
60 dan QS. Al-Baqarah: 267, lalu menyajikannya sebagai landasan teoretis 
yang kuat dan terintegrasi untuk mendukung SDGs. Penelitian ini mengisi 



Muhammad Zainudin, Muhammad Ibnu Akbar Nuryadi, Ahmad Djalaluddin
Kerangka Teologis ISF-SDGs19

kekosongan literatur dengan menyediakan kerangka konseptual berbasis 
Al-Qur’an yang mentransformasi tujuan Zakat (QS. At-Taubah: 60) dan 
perintah infaq terbaik (QS. Al-Baqarah: 267) menjadi program-program 
yang memenuhi kriteria maslahah (kemaslahatan) universal dan spesifik 
dalam SDGs.

Tujuan utama dari penulisan artikel ilmiah ini adalah untuk 
merumuskan landasan teologis dan konseptual Islamic Social Finance yang 
efektif dan strategis, dengan memformulasikan interpretasi tematik (Tafsir 
Maudu’i) QS. At-Taubah: 60 dan QS. Al-Baqarah: 267, serta mengaitkan 
implikasinya secara langsung dengan pencapaian target SDGs. peneliti 
berargumen bahwa Islamic Social Finance yang berbasis pada interpretasi 
tematik QS. At-Taubah: 60 (distribusi terstruktur) dan QS. Al-Baqarah: 267 
(kualitas pendanaan terbaik) memiliki potensi tak terbatas untuk bertindak 
sebagai enabler (penggerak) utama bagi pembangunan berkelanjutan, 
asalkan prinsip-prinsip Al-Qur’an tersebut diimplementasikan melalui 
mekanisme kelembagaan yang modern, produktif, dan terarah.

Penelitian ini menyediakan fondasi normatif dan teologis yang 
dibutuhkan oleh lembaga pengelola Islamic Social Finance (seperti BAZNAS 
dan LAZ) untuk beralih dari model pendistribusian yang bersifat jangka 
pendek menuju investasi sosial strategis jangka panjang yang sejalan dengan 
SDGs. Selain itu, temuan ini dapat memberikan rekomendasi kebijakan bagi 
pemerintah dan regulator dalam mengintegrasikan Filantropi Islam ke 
dalam peta jalan pembangunan nasional berkelanjutan.

Metode Penelitian 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis library research 
dengan metode Tafsir Maudu’i untuk merumuskan landasan teologis 
Islamic Social Finance (ISF) yang terintegrasi dengan tujuan pembangunan 
berkelanjutan (SDGs). Data primer terdiri dari ayat-ayat Al-Qur’an (QS. 
At-Taubah: 60 dan QS. Al-Baqarah: 267) serta hadis sahih, sementara data 
sekundernya berasal dari literatur tafsir klasik-kontemporer, studi akademik, 
dan laporan SDGs. Pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi dan 
katalogisasi, kemudian disintesiskan untuk menemukan hubungan antara 
konsep ISF dan indikator SDGs.

Analisis data dilakukan melalui tiga tahap: (1) Analisis Normatif 
untuk mengekstraksi prinsip distribusi dan kualitas pendanaan dari 
ayat-ayat kunci; (2) Analisis Konseptual untuk membandingkan literatur 
ISF dan SDGs serta mengidentifikasi peran ZISWAF dalam pembangunan 
berkelanjutan; dan (3) Sintesis Integratif untuk menghubungkan prinsip-
prinsip normatif dengan kerangka SDGs sehingga menghasilkan model 
teoretis yang memetakan asnaf terhadap target pengentasan kemiskinan 
serta menegaskan pentingnya tata kelola berbasis harta yang baik (tayyibat). 
Hasil akhir penelitian ini berupa kerangka teoretis ISF berbasis Al-Qur’an 
yang mendukung implementasi SDGs.



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 16- 35 20

Hasil dan Pembahasan	

Kajian Nash QS. At-Taubah Ayat 60 dan QS. Al-Baqarah Ayat 267
Surah QS. At-Taubah ayat 60 merupakan nash fundamental yang secara 

eksplisit menetapkan delapan golongan penerima Zakat (asnaf )

وَفِى  وْبُهُمْ 
ُ
ل
ُ
ق ةِ 

َ
ف

َّ
مُؤَل

ْ
وَال يْهَا 

َ
عَل عٰمِلِيْنَ 

ْ
وَال مَسٰكِيْنِ 

ْ
وَال رَاۤءِ 

َ
ق

ُ
ف

ْ
لِل تُ 

ٰ
دَق الصَّ  اِنَّمَا 

عَلِيْمٌ  ُ ّٰ
وَالل  ۗ ِ

ّٰ
نَ الل مِّ رِيْضَةً 

َ
ف بِيْلِۗ  السَّ وَابْنِ   ِ

ّٰ
سَبِيْلِ الل وَفِيْ  غٰرِمِيْنَ 

ْ
وَال ابِ 

َ
ق  الرِّ

حَكِيْمٌ

“Sesungguhnya zakat itu hanyalah untuk orang-orang fakir, orang-orang 
miskin, para amil zakat, orang-orang yang dilunakkan hatinya (mualaf ), 
untuk (memerdekakan) para hamba sahaya, untuk (membebaskan) 
orang-orang yang berutang, untuk jalan Allah dan untuk orang-orang 
yang sedang dalam perjalanan (yang memerlukan pertolongan), sebagai 
kewajiban dari Allah. Allah Maha Mengetahui lagi Maha Bijaksana.”

Para ulama tafsir klasik, seperti Imam al-Tabari (w. 310 H) dan Ibn 
Kathir (w. 774 H), menafsirkan ayat ini sebagai pedoman distribusi harta 
yang bersifat wajib dan terbatas, di mana Zakat harus disalurkan secara 
merata kepada delapan kelompok tersebut, memastikan kebutuhan dasar 
mereka terpenuhi (Arif, 2024). Hadis pendukung utama adalah hadis Mu’adz 
bin Jabal yang diutus ke Yaman, di mana Rasulullah صلى الله عليه وسلم memerintahkan 
untuk mengambil Zakat dari orang kaya dan mengembalikannya kepada 
fakir miskin mereka (al-Bukhari, n.d.). Fokus utama dari tafsir klasik adalah 
penegasan asnaf sebagai pilar keadilan sosial dalam Islam.

Adapun Asbabun Nuzul (sebab turunnya ayat) ini berkaitan dengan 
keraguan sebagian umat Islam tentang distribusi Zakat yang dilakukan oleh 
Rasulullah sendiri, sehingga Allah menurunkan ayat ini untuk menegaskan 
bahwa pembagian tersebut merupakan ketetapan Ilahi (fardhah). Dalam 
konteks kontemporer, tafsir QS. At-Taubah: 60 oleh ulama modern cenderung 
lebih fleksibel dan adaptif. Ulama seperti (al-Qaradawi, 2000) berpendapat 
bahwa beberapa asnaf, seperti al-mu’allafatu qulubuhum (orang yang 
dilembutkan hatinya), dapat diperluas maknanya untuk mencakup 
proyek-proyek yang memajukan kepentingan umat, termasuk dakwah 
dan pendidikan produktif, yang secara tidak langsung dapat mengatasi 
kemiskinan dan kebodohan.

Pada ayat yang lain mengenai Zakat memiliki kedudukan yang sangat 
penting (tawāzun) dalam ibadah sosial, setara dengan Salat dalam ibadah 
ritual.

ِ
ّٰ

الل عِنْدَ  دُوْهُ  جِ
َ

ت خَيْرٍ  نْ  مِّ مْ 
ُ
سِك

ُ
نْف

َ
لِا مُوْا  دِّ

َ
تُق وَمَا  وةَۗ  

ٰ
الزَّك تُوا 

ٰ
وَا وةَ 

ٰ
ل الصَّ قِيْمُوا 

َ
 وَا

بَصِيْرٌ  
َ

وْن
ُ
تَعْمَل بِمَا   َ ّٰ

 الل
َّ

ۗ  اِن



Muhammad Zainudin, Muhammad Ibnu Akbar Nuryadi, Ahmad Djalaluddin
Kerangka Teologis ISF-SDGs21

“Dirikanlah salat dan tunaikanlah zakat. Segala kebaikan yang kamu 
kerjakan untuk dirimu akan kamu dapatkan (pahalanya) di sisi Allah. 
Sesungguhnya Allah Maha Melihat apa yang kamu kerjakan.

Ayat ini berfungsi sebagai penguat teologis bahwa menunaikan Zakat 
adalah perintah yang harus dilaksanakan oleh setiap Muslim, yang menjadi 
prasyarat untuk distribusi yang disebutkan dalam QS. At-Taubah [9]: 60. 
Sedangakan terkait ayat lainnya berfokus pada mekanisme Zakat sebagai 
instrumen redistribusi kekayaan. seperti QS. Adz-Dzariyat: 19:

مَحْرُوْمِ
ْ
وَال ىِٕلِ  اۤ ِلسَّ

ّ
ل حَقٌّ  مْوَالِهِمْ 

َ
ا  وَفِيْٓ 

“Pada harta benda mereka ada hak bagi orang miskin yang meminta 
dan yang tidak meminta.”

Ayat ini memperkuat filosofi bahwa Zakat bukanlah sekadar 
sedekah, melainkan hak sosial yang wajib ditunaikan. Beberapa penelitian 
menekankan perlunya mentransformasi zakat dari konsumtif menjadi 
produktif, sejalan dengan konsep pembangunan sosial. Misalnya, studi oleh 
(Azhar et al., 2023; Sarif et al., 2024), menunjukkan bahwa penyaluran 
Zakat produktif pada asnaf yang tepat dapat secara signifikan meningkatkan 
pendapatan dan daya beli mereka.

Oleh karena itu, penafsiran maudu’i kontemporer terhadap QS. At-
Taubah: 60 memungkinkan perluasan makna asnaf dari penerima pasif 
menjadi agen pembangunan. Ketika asnaf seperti al-fuqara’ (fakir) dan al-
masakin (miskin) ditafsirkan sebagai target SDG 1 (Tanpa Kemiskinan), dana 
Zakat dapat diarahkan pada program pelatihan, permodalan usaha mikro, 
dan layanan kesehatan (SDG 3), sehingga memberikan dampak pembangunan 
jangka panjang. Tafsir ini membuka peluang untuk mengintegrasikan Zakat 
sebagai pendanaan terstruktur untuk program SDGs (Ascarya et al., 2020).

Sementara itu Surah QS. Al-Baqarah ayat 267 memerintahkan umat 
Islam untuk menafkahkan sebagian dari hasil usaha yang baik dan dari apa 
yang dikeluarkan Allah dari bumi (Jamal, 2022; Ridla, 2023). Ayat ini secara 
spesifik menuntut kualitas terbaik dari harta yang diinfakkan (tayyibat), 
dan melarang memilih yang buruk untuk dikeluarkan sebagai sedekah.

رْضِۗ 
َ
ا

ْ
ال نَ  مِّ مْ 

ُ
ك

َ
ل خْرَجْنَا 

َ
ا آ  وَمَِّ سَبْتُمْ 

َ
مَا ك بٰتِ  طَيِّ مِنْ  وْا 

ُ
نْفِق

َ
ا مَنُوْٓا 

ٰ
ا ذِيْنَ 

َّ
ال يُّهَا 

َ
 يٰٓا

مُوْٓا
َ
وَاعْل فِيْهِۗ   تُغْمِضُوْا   

ْ
ن

َ
ا آ 

َّ
اِل خِذِيْهِ 

ٰ
بِا سْتُمْ 

َ
وَل  

َ
وْن

ُ
تُنْفِق مِنْهُ   

َ
بِيْث خَ

ْ
ال مُوا  تَيَمَّ ا 

َ
 وَل

حَمِيْدٌ نِيٌّ 
َ
َ غ ّٰ

 الل
َّ

ن
َ
 ا

“Wahai orang-orang yang beriman, infakkanlah sebagian dari hasil 
usahamu yang baik-baik dan sebagian dari apa yang Kami keluarkan 
dari bumi untukmu. Janganlah kamu memilih yang buruk untuk kamu 
infakkan, padahal kamu tidak mau mengambilnya, kecuali dengan 
memicingkan mata (enggan) terhadapnya. Ketahuilah bahwa Allah 
Maha Kaya lagi Maha Terpuji.”



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 16- 35 22
Tafsir klasik, seperti yang diulas oleh al-Qurtubi (w. 671 H), 

menghubungkan ayat ini dengan praktik di zaman dahulu di mana sebagian 
orang mengeluarkan hasil panen yang sudah busuk atau tidak layak 
(Muhammad et al., n.d.). Tafsir ini menekankan dimensi etika dan spiritual 
dalam Filantropi Islam bahwa amal sosial harus dilakukan dengan harta 
yang paling disukai, bukan sisa atau buangan (Sari & Sukti, 2025).

Asbabun Nuzul ayat ini sering dikaitkan dengan anjuran untuk 
mengeluarkan infak dari hasil pertanian atau perdagangan, dan terdapat 
juga ayat lain yang mendukung prinsip infak terbaik, seperti QS. Ali Imran: 
92:

عَلِيْمٌ بِهٖ   َ ّٰ
 الل

َّ
اِن

َ
ف يْءٍ 

َ
مِنْ ش وْا 

ُ
تُنْفِق وَمَا   ۗ

َ
وْن بُّ حِ

ُ
ا ت وْا مَِّ

ُ
تُنْفِق ى  حَتّٰ بِرَّ 

ْ
ال وا 

ُ
نَال

َ
ت نْ 

َ
 ل

“Kamu sekali-kali tidak akan memperoleh kebajikan (yang sempurna) 
sebelum kamu menginfakkan sebagian harta yang kamu cintai. Apa pun 
yang kamu infakkan, sesungguhnya Allah Maha Mengetahui tentangnya.”

Ayat ini memberikan dimensi emosional dan kualitatif pada perintah 
di QS. Al-Baqarah [2]:267, menggeser fokus dari sekadar memenuhi 
kewajiban menjadi mencapai kesempurnaan kebajikan (al-birr) melalui 
pengorbanan harta yang terbaik. Adapun dalam hadis pendukung utama 
berfokus pada keutamaan menafkahkan harta yang disayangi, bukan yang 
akan dibuang. Prinsip tayyibat ini adalah dasar kualitas pendanaan dalam 
Islamic Social Finance.

Dalam konteks kontemporer, penafsiran terhadap tayyibat dalam 
QS. Al-Baqarah: 267 melampaui aspek material, mencakup tata kelola dan 
transparansi. Imam (Al-Zuhayli, 2007) menafsirkan bahwa infak yang baik 
tidak hanya berupa harta yang berkualitas, tetapi juga proses pengelolaannya 
yang bersih dari syubhat (keraguan) dan manipulasi (Kurniangsish, 2022). 
Hal ini relevan dengan tuntutan tata kelola yang baik (SDG 16) dalam 
manajemen lembaga Islamic Social Finance (ISF). Kualitas pendanaan yang 
baik mencerminkan komitmen moral yang tinggi, yang pada gilirannya 
menumbuhkan kepercayaan public (Andespa et al., 2024).

Penerapan Tafsir Maudu’i menempatkan QS. Al-Baqarah: 267 sebagai 
landasan bagi pendanaan SDGs yang berkualitas tinggi. Jika Zakat (QS. At-
Taubah: 60) menyediakan kerangka distribusi, maka Infak/Sedekah/Wakaf 
(QS. Al-Baqarah: 267) memberikan jaminan mutu sumber daya. Penelitian 
(Munir, 2025) mengungkapkan bahwa uang atau aset yang dialokasikan 
untuk program pembangunan berkelanjutan haruslah yang terbaik dan 
paling produktif, seperti Wakaf tunai untuk pembangunan fasilitas umum 
atau investasi hijau, sejalan dengan SDG 7 (Energi Bersih) atau SDG 11 (Kota 
dan Komunitas Berkelanjutan) (Hairun, 2020).

Konvergensi Strategis Islamic Social Finance dan Agenda Pembangunan 
Berkelanjutan (SDGs)

Pada dasarnya Islamic Social Finance (ISF) didefinisikan sebagai 



Muhammad Zainudin, Muhammad Ibnu Akbar Nuryadi, Ahmad Djalaluddin
Kerangka Teologis ISF-SDGs23

sistem keuangan yang memobilisasi sumber daya filantropis Islam 
terutama Zakat, Infak, Sedekah, dan Wakaf (ZISWAF) untuk mengatasi 
masalah sosial dan kemiskinan (A. Ascarya, 2022; Shuaib & Sohail, 2022). 
Berbeda dengan Islamic Commercial Finance (keuangan komersial Islam), 
ISF tidak berorientasi pada keuntungan, melainkan pada pencapaian falah 
(kesuksesan dunia dan akhirat) dan maslahah (kemaslahatan umum) 
(Titis, 2023). ISF bertindak sebagai jaring pengaman sosial dan mesin 
pertumbuhan inklusif, memastikan bahwa kekayaan tidak hanya beredar di 
antara segelintir orang kaya (Al-Daihani et al., 2025).

Secara kelembagaan, konsep ISF telah berkembang pesat (Lestari et 
al., 2025). Di banyak negara Muslim, lembaga resmi seperti Badan Amil 
Zakat Nasional (BAZNAS) dan Lembaga Amil Zakat (LAZ) berperan sebagai 
operator utama Zakat, sementara Nadzir (pengelola Wakaf ) memegang 
peran sentral dalam pengembangan aset Wakaf (Pericoli, 2023; Zami & 
Nurhaida, 2025). Tren terbaru menunjukkan pergeseran dari sekadar 
pengumpul dana menjadi pengelola aset yang strategis. Beberapa model 
inovatif, seperti Blended Finance (menggabungkan dana komersial dan 
sosial Islam) dan Waqf-Based Crowdfunding, mulai diperkenalkan untuk 
meningkatkan efisiensi dan skala dampak (A. Ascarya, 2022).

Salah satu tantangan terbesar ISF adalah konvergensi strategisnya 
dengan Maqasid Syariah (tujuan hukum Islam) (Lestari et al., 2025). Konsep 
Maqasid meliputi perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta, 
yang secara inheren selaras dengan dimensi pembangunan berkelanjutan 
(Hameed, 2021). Penelitian menunjukkan bahwa jika ISF beroperasi 
berdasarkan hierarki Maqasid, maka alokasi dananya akan otomatis lebih 
terarah pada proyek-proyek yang menjamin keberlangsungan hidup (SDG 
3), pendidikan (SDG 4), dan perlindungan lingkungan (SDG 13).

Integrasi ISF dan SDGs memerlukan kerangka pengukuran dampak 
yang ketat. Penelitian oleh (Shofian, 2019; van Norren, 2025) menyarankan 
penggunaan Indeks Kesejahteraan Islam (IKI) yang mencakup indikator 
ekonomi, sosial, dan spiritual sebagai pelengkap Indeks Pembangunan 
Manusia (IPM) dalam konteks SDGs. Dengan demikian, ISF tidak hanya 
membantu mencapai target kuantitatif SDGs (seperti pengentasan 
kemiskinan), tetapi juga target kualitatif yang berbasis nilai-nilai etis dan 
spiritual, memastikan pembangunan yang holistik(Kartina et al., 2025).

Sementara itu konsep Sustainable Development Goals (SDGs), 
atau Tujuan Pembangunan Berkelanjutan, adalah serangkaian 17 tujuan 
global yang disepakati oleh negara-negara anggota PBB pada tahun 2015, 
dengan target pencapaian pada tahun 2030 (Carlsen & Bruggemann, 2022; 
Nations, 2015). SDGs merupakan kelanjutan dari Millennium Development 
Goals (MDGs) dan mencakup dimensi pembangunan yang lebih luas dan 
terintegrasi, yaitu dimensi ekonomi, sosial, dan lingkungan, dengan prinsip 
utama “Leaving No One Behind” (Gidage & Bhide, 2025).

Dimensi pendanaan SDGs adalah isu kritis. Diperkirakan bahwa 
dibutuhkan investasi triliunan dolar per tahun untuk mencapai seluruh 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 16- 35 24
target (Cingolani, 2024). Mayoritas pendanaan ini bergantung pada 
pemerintah dan sektor swasta, namun gap pendanaan terus melebar 
(Cingolani, 2024). Hal ini memicu pencarian sumber pendanaan alternatif 
dan inovatif, termasuk Filantropi Islam, yang diakui sebagai salah satu 
mekanisme pendanaan potensial (Abdeldayem & Aldulaimi, 2023).

Kajian literatur menunjukkan adanya kesamaan filosofis yang 
mendalam antara SDGs dan nilai-nilai Islam (Mustofa, 2021). Prinsip keadilan 
sosial, pelestarian lingkungan (hifz al-bi’ah), dan distribusi kekayaan yang 
merata adalah inti dari ajaran Islam dan SDGs. Sebagai contoh, SDG 6 (Air 
Bersih dan Sanitasi), SDG 13 (Penanganan Perubahan Iklim), dan SDG 
15 (Ekosistem Daratan) sangat selaras dengan konsep khalifah (mandat 
menjaga bumi) dan larangan membuat kerusakan (fasad) di muka bumi.

Integrasi SDGs dalam program Islamic Social Finance bukan sekadar 
penamaan ulang program. Hal ini menuntut adanya sinkronisasi antara 
delapan asnaf Zakat (QS. At-Taubah: 60) dan indikator-indikator SDGs. 
Misalnya, Zakat yang disalurkan untuk ghaarimin (orang yang berutang) 
dapat diarahkan pada utang produktif yang mendukung usaha ramah 
lingkungan (SDG 8), bukan utang konsumtif. Sinkronisasi ini memastikan 
bahwa setiap alokasi dana ISF memiliki multiplier effect yang terukur dan 
berkontribusi pada kerangka pembangunan global.

Analisis kritis terhadap literatur di atas mengungkapkan bahwa 
terdapat basis teologis yang sangat kuat untuk mengintegrasikan Islamic 
Social Finance dengan Sustainable Development Goals. QS. At-Taubah: 60 
berfungsi sebagai pilar legitimasi dan struktur distribusi, memberikan 
mandat untuk menyalurkan dana wajib (Zakat) kepada kelompok penerima 
yang dapat ditafsirkan sebagai target langsung pengentasan kemiskinan (SDG 
1-3). Sementara itu, QS. Al-Baqarah: 267 bertindak sebagai pilar kualitas dan 
etika pendanaan, menuntut bahwa sumber daya yang dimobilisasi (Infak/
Sedekah/Wakaf ) harus merupakan harta terbaik (tayyibat) dan dikelola 
dengan tata kelola terbaik, yang sejalan dengan tuntutan akuntabilitas dan 
transparansi SDGs (SDG 16).

Kesenjangan dalam penelitian terdahulu adalah kurangnya jembatan 
konseptual yang menghubungkan penafsiran nash secara tematik dengan 
kerangka operasional SDGs. Studi yang ada masih cenderung terfragmentasi 
sebagian berfokus pada efektivitas instrumen (Hairun, 2020), sementara 
yang lain berfokus pada keselarasan filosofis (Maqasid Syariah) (Hameed, 
2021). Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan mensintesiskan kedua kutub 
tersebut: menciptakan kerangka Tafsir Maudu’i yang menghasilkan model 
ISF yang tidak hanya memenuhi syarat agama (distribusi kepada asnaf dan 
pengeluaran tayyibat), tetapi juga memenuhi tuntutan pembangunan global 
(pencapaian indikator SDGs).

Kerangka Integratif Islamic Social Finance Berbasis Tafsir Maudu’i untuk 
Pencapaian SDGs

Penelitian ini merumuskan suatu kerangka teoretis Islamic Social 
Finance (ISF) yang terintegrasi secara normatif dengan prinsip-prinsip 



Muhammad Zainudin, Muhammad Ibnu Akbar Nuryadi, Ahmad Djalaluddin
Kerangka Teologis ISF-SDGs25

Al-Qur’an—khususnya QS. At-Taubah: 60 dan QS. Al-Baqarah: 267—
serta terhubung secara fungsional-operasional dengan Sustainable 
Development Goals (SDGs). Melalui pendekatan Tafsir Maudu’i dan sintesis 
literatur, penelitian ini mengidentifikasi dua pilar normatif utama yang 
menjadi fondasi ISF modern dalam mendukung pembiayaan pembangunan 
berkelanjutan.

1.	 Pilar pertama, Prinsip Struktur Distribusi pada QS. At-Taubah: 60
Dari QS. At-Taubah: 60, yang menetapkan bahwa distribusi harta 

wajib (Zakat) harus terstruktur dan terarah pada delapan kelompok (asnaf ) 
(Azhar et al., 2023). Tafsir kontemporer memperluas makna asnaf (terutama 
fuqara dan masakin) dari penerima konsumtif menjadi agen pemberdayaan 
produktif (al-Qaradawi, 2000), sehingga dana Zakat berfungsi sebagai modal 
awal yang mampu menghasilkan dampak berkelanjutan dan mendukung 
SDG 1 (Tanpa Kemiskinan).

2.	 Pilar kedua Prinsip Kualitas Pendanaan QS. Al-Baqarah: 267
Adapun pada QS. Al-Baqarah: 267. Ayat ini mewajibkan penunaian 

harta terbaik (tayyibat) dan melarang pendanaan dari aset yang buruk, 
menekankan dimensi etika dan kualitas dalam Filantropi Islam. Prinsip 
ini melampaui aspek material ia menuntut tata kelola yang profesional, 
transparan, dan bebas dari syubhat dalam pengelolaan Infak, Sedekah, 
dan Wakaf (Al-Zuhayli, 2007). Secara fungsional, prinsip ini menggaris 
bawahi pentingnya kualitas aset yang disalurkan ke dalam mekanisme ISF, 
sebuah tuntutan etis yang secara langsung selaras dengan SDG 16 (Institusi 
Kuat dan Transparan) karena memastikan akuntabilitas dana sosial yang 
dimobilisasi.

Kerangka konseptual yang dihasilkan memetakan secara eksplisit 
tujuan dua ayat kunci ini ke dalam mekanisme operasional ISF untuk SDGs. 
Zakat, sebagai pilar wajib, dialokasikan secara strategis untuk program 
pengentasan kemiskinan dan ketidaksetaraan (SDG 1 dan SDG 10), terwujud 
dalam penyaluran Zakat produktif untuk modal usaha mikro (fuqara’) dan 
beasiswa pendidikan (al-ghaarimin) yang sejalan dengan SDG 4 (Pendidikan 
Berkualitas) (Munifatussaidah, 2025). Sementara itu, instrumen Wakaf dan 
Infak, yang tunduk pada Prinsip Kualitas Pendanaan (tayyibat), diarahkan 
untuk proyek-proyek infrastruktur dan keberlanjutan jangka Panjang 
(Mohamed & Akande, 2025). Wakaf dapat difokuskan pada investasi hijau, 
fasilitas kesehatan, atau energi terbarukan, yang secara langsung menjawab 
SDG 3 (Kesehatan), SDG 7 (Energi Bersih), dan SDG 13 (Aksi Iklim) (Hairun, 
2020). Sinkronisasi ini memastikan bahwa ISF bertransformasi dari 
filantropi karitatif menjadi pembiayaan pembangunan yang strategis dan 
berdampak luas.

Model integrasi teoretis ini menegaskan bahwa ISF adalah mekanisme 
keuangan yang ideal untuk mengatasi gap pendanaan SDGs (Al-Daihani et 
al., 2025; Sachs et al., 2019). karena sifatnya yang stabil, berbasis keyakinan, 
dan didukung oleh komitmen keagamaan yang kuat. Konsep Maqasid Syariah 
(Tujuan Hukum Islam), yang mendasari kedua ayat tersebut (perlindungan 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 16- 35 26
jiwa, akal, dan harta), secara filosofis sejalan dengan dimensi people, 
planet, and prosperity dalam SDGs (Hameed, 2021). Oleh karena itu, tujuan 
penafsiran ini adalah memastikan bahwa setiap alokasi dana ISF tidak hanya 
mencapai pahala (akhirat), tetapi juga mencapai kemaslahatan (dunia) 
melalui dampak yang terukur sesuai indikator SDGs. Hal ini menuntut 
lembaga ISF untuk mengadopsi indikator kinerja ganda, yaitu kepatuhan 
syariah dan metrik dampak SDGs, sehingga menjadi kekuatan pendorong 
pembangunan berkelanjutan yang inklusif dan etis (R. Ascarya et al., 2020).
Tabel 1: Integrasi Tafsir Maudu’i, (ISF), dan Sustainable Development Goals (SDGs)

Pilar Normatif 
(Tafsir Maudu’i)

Sumber Al-
Qur’an Prinsip Utama Mekanisme 

ISF
Target Fungsional 

SDGs
Struktur Distribusi QS. At-

Taubah: 60
Distribusi Wajib 
Terstruktur 
(Asnaf) dan 
Transformasi 
Penerima

Zakat (Wajib), 
Pengalihan 
dari konsumtif 
menjadi 
produktif.

SDG 1 (Tanpa 
Kemiskinan), SDG 
10 (Mengurangi 
Ketidaksetaraan), 
SDG 4 (Pendidikan 
Berkualitas) melalui 
beasiswa.

Kualitas 
Pendanaan

QS. Al-
Baqarah: 267

Kewajiban 
Mengeluarkan 
Harta Terbaik 
(Tayyibat) dan 
Tata Kelola 
Transparan

Wakaf, Infak, 
Sedekah 
(Sunnah), 
Penggunaan 
aset produktif 
dan green 
financing.

SDG 16 (Institusi 
Kuat, Transparansi), 
SDG 7 (Energi 
Bersih), SDG 13 
(Aksi Iklim), SDG 
3 (Kesehatan yang 
Baik).

Sintesis Filosofis Maqasid 
Syariah

Perlindungan 
Jiwa, Akal, dan 
Harta.

Seluruh 
instrumen 
ZISWAF.

Mempercepat 
pencapaian target 
SDGs secara etis dan 
berkelanjutan.

Tabel di atas menyajikan pemetaan fungsional dari hasil Tafsir Maudu’i 
ke dalam kerangka kerja pembangunan global. Prinsip Struktur Distribusi 
dari QS. At-Taubah: 60 menjadi landasan bagi Zakat untuk mengatasi 
masalah sosial inti (kemiskinan dan pendidikan), sementara Prinsip 
Kualitas Pendanaan dari QS. Al-Baqarah: 267 menjustifikasi penggunaan 
aset Wakaf dan Infak untuk investasi infrastruktur dan keberlanjutan jangka 
panjang (Hairun, 2020). Model ini memastikan bahwa dana ISF tidak hanya 
memenuhi kepatuhan syariah, tetapi juga menghasilkan dampak ganda 
yang terukur sesuai metrik SDGs (R. Ascarya et al., 2020).

Penelitian ini menyimpulkan bahwa Tafsir Maudu’i terhadap QS. At-
Taubah: 60 dan QS. Al-Baqarah: 267 berhasil menyediakan landasan teologis 
yang kokoh untuk mentransformasi Islamic Social Finance menjadi kerangka 
pembiayaan pembangunan berkelanjutan. Prinsip Struktur Distribusi 
memastikan fokus pada target SDGs berbasis kemiskinan, sementara Prinsip 
Kualitas Pendanaan menjamin akuntabilitas dan efektivitas investasi sosial 
jangka panjang. Integrasi ini secara efektif menyelaraskan tujuan ibadah 
(Syariah) dengan tujuan sosial universal (Maqasid Syariah), memposisikan 
ISF sebagai solusi inovatif dan berkelanjutan untuk mencapai Agenda 
Pembangunan Berkelanjutan 2030.



Muhammad Zainudin, Muhammad Ibnu Akbar Nuryadi, Ahmad Djalaluddin
Kerangka Teologis ISF-SDGs27

Prinsip Normatif Islamic Social Finance: Struktur Distribusi dan Kualitas 
Pendanaan dalam Perspektif SDGs

1.	 Struktur Distribusi dan Dampak Pembangunan Berkelanjutan (QS. At-Taubah: 
60)

Model Struktur Distribusi, dilegitimasi pada surah QS. At-Taubah: 60 
yang secara eksplisit menetapkan delapan asnaf Zakat. Pilar ini merupakan 
landasan bagi alokasi dana ISF yang bersifat wajib dan terfokus, memastikan 
bahwa dana Zakat memiliki dasar hukum yang kuat untuk mencapai tujuan 
sosial (Shuaib & Sohail, 2022; Tok et al., 2022). Penafsiran kontemporer 
oleh ulama seperti (al-Qaradawi, 2000) yang membolehkan perluasan 
makna asnaf menuju pemberdayaan produktif merupakan titik kritis dalam 
transformasi Zakat, menegaskan bahwa Zakat harus dipandang sebagai 
instrumen pembangunan, bukan hanya bantuan karitatif.

Temuan ini secara langsung memecahkan masalah kemiskinan 
dan ketidaksetaraan melalui alokasi Zakat Produktif, menjadikannya 
selaras dengan SDG 1 (Tanpa Kemiskinan) dan SDG 10 (Mengurangi 
Ketidaksetaraan). Zakat Produktif memastikan bahwa dana tersebut tidak 
habis dalam siklus konsumtif, melainkan berfungsi sebagai modal awal 
yang mampu menghasilkan dampak berkelanjutan dan meningkatkan 
pendapatan mustahik (Sarif et al., 2024). Hal ini didukung oleh studi empiris 
yang menunjukkan bahwa penyaluran Zakat produktif yang terstruktur 
dapat secara signifikan meningkatkan kesejahteraan penerima, terutama 
melalui peningkatan modal usaha dan kemampuan mandiri (Huda et al., 
2018; Mawardi et al., 2023).

Lebih lanjut, penyaluran Zakat untuk beasiswa atau pelatihan 
modal kerja, khususnya bagi al-ghaarimin (orang yang berutang karena 
kebaikan) atau al-masakin (orang miskin), secara fungsional mendukung 
SDG 4 (Pendidikan Berkualitas). Hal ini menunjukkan bahwa mandat agama 
yang terkandung dalam QS. At-Taubah: 60 memiliki dampak sistemik pada 
peningkatan kapasitas manusia, mentransformasi penerima dana dari objek 
filantropi pasif menjadi subjek pembangunan yang aktif.

Kesimpulan pada surah QS. At-Taubah: 60, melalui model Struktur 
Distribusi, memberikan legitimasi teologis bagi Zakat Produktif untuk 
menjadi alat utama dalam mencapai SDG 1, SDG 10, dan SDG 4, dengan 
mengedepankan pemberdayaan dan keberlanjutan.

2.	 Kualitas Pendanaan dan Keberlanjutan Infrastruktur (QS. Al-Baqarah: 267)
Kualitas Pendanaan, yang berakar pada QS. Al-Baqarah: 267 yang 

menggariskan kewajiban mengeluarkan harta terbaik (Tayyibat) sebagai 
Infak (Abduh, 2022). Prinsip ini memberikan justifikasi normatif bagi 
tata kelola ISF modern karena menuntut transparansi, akuntabilitas, dan 
pengelolaan profesional dalam manajemen Infak, Sedekah, dan Wakaf (Al-
Zuhayli, 2007). Konsep Tayyibat ini diinterpretasikan secara meluas sebagai 
keharusan untuk menggunakan aset yang paling berkualitas dan produktif 
untuk pendanaan pembangunan, menjamin efektivitas dana sosial (Kastra, 
2021).



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 16- 35 28
Tuntutan etis terhadap kualitas pendanaan ini menjadikannya 

kunci untuk integrasi ISF dengan SDG 16 (Institusi Kuat dan Transparan) 
(Al-Daihani et al., 2025; Tok et al., 2022). Institusi ISF yang menjalankan 
prinsip Tayyibat secara ketat akan membangun kepercayaan publik 
dan memastikan efektivitas dana (Shuaib & Sohail, 2022). Pilar ini juga 
memberikan landasan normatif bagi standar due diligence dan pengukuran 
dampak, memastikan setiap investasi sosial dilakukan dengan aset yang 
resilient dan berkelanjutan, bukan sekadar sisa harta.

Pada dana Wakaf dan Infak tidak terbatas pada delapan asnaf Zakat, 
dana yang terkumpul berdasarkan prinsip Tayyibat dapat diarahkan secara 
fleksibel ke proyek-proyek green financing dan infrastruktur berkelanjutan 
(Sri Rokhlinasari & Ridwan Widagdo, 2023). Misalnya, dana Wakaf yang 
dikelola secara produktif dapat digunakan untuk pembangunan fasilitas 
medis atau investasi pada energi terbarukan, yang secara eksplisit 
mendukung SDG 3 (Kesehatan yang Baik), SDG 7 (Energi Bersih), dan SDG 
13 (Aksi Iklim) (Hairun, 2020). Prinsip ini memastikan bahwa ISF tidak 
hanya mengatasi masalah sosial, tetapi juga masalah lingkungan (Nasution 
et al., 2024).

Kesimpulan pada surah QS. Al-Baqarah: 267, melalui Kualitas 
Pendanaan, memberikan mandat etis dan manajerial bagi ISF untuk 
mencapai SDG 16, SDG 3, SDG 7, dan SDG 13, dengan fokus pada investasi 
Wakaf jangka panjang dan tata kelola yang transparan.

3.	 Landasan Filosofis Transformasi Kelembagaan ISF untuk SDGs
Model ini mengisi kekosongan literatur dengan menyediakan 

kerangka yang mengintegrasikan aspek teologis (normatif ) dan fungsional 
(operasional SDGs) (Masengwe, 2025). Keselarasan filosofisnya terwujud 
dalam Pilar Sintesis melalui Maqasid Syariah (Tujuan Hukum Islam), di mana 
Perlindungan Jiwa, Akal, dan Harta (Hameed, 2021) secara fundamental 
identik dengan dimensi People, Planet, and Prosperity dalam SDGs. Temuan 
ini menunjukkan bahwa ISF adalah mekanisme pembiayaan yang secara 
inheren etis dan resilient, yang mampu mengatasi tantangan pembangunan 
jangka panjang.

Implementasi model ini menuntut adanya transformasi kelembagaan 
ISF, di mana lembaga pengelola harus mengadopsi indikator kinerja ganda 
(Dual KPI), yaitu kepatuhan Syariah dan metrik dampak SDGs (Habib, 
2023; Siddique et al., 2022). Ini berarti setiap program Zakat dan Wakaf 
harus diukur tidak hanya dari sisi jumlah mustahik yang menerima, tetapi 
juga dari kontribusi spesifiknya terhadap indikator SDGs (Ma & Sukmana, 
2025), seperti peningkatan angka partisipasi sekolah atau penurunan emisi 
karbon.

Transformasi kelembagaan ini, sebagaimana diuraikan oleh (R. Ascarya 
et al., 2020), mengubah peran kelembagaan ISF dari sekadar administrator 
filantropi lokal menjadi pemain kunci dalam pembiayaan pembangunan 
nasional berkelanjutan (Al-Daihani et al., 2025). Dengan landasan Tafsir 
Maudu’i yang kuat, ISF dapat memobilisasi komitmen keagamaan untuk 



Muhammad Zainudin, Muhammad Ibnu Akbar Nuryadi, Ahmad Djalaluddin
Kerangka Teologis ISF-SDGs29

tujuan universal, menjadikan dana ZISWAF sebagai kekuatan pendorong 
yang stabil dan berkelanjutan bagi pencapaian Agenda Pembangunan 
Berkelanjutan 2030.

Kesimpulan
Penelitian ini bertujuan untuk merumuskan landasan teologis dan 
konseptual Islamic Social Finance (ISF) dalam mendukung pencapaian 
Sustainable Development Goals (SDGs) melalui pendekatan Tafsir Maudu’i 
terhadap QS. At-Taubah ayat 60 dan QS. Al-Baqarah ayat 267. Dengan 
menempatkan Al-Qur’an sebagai sumber normatif utama, penelitian ini 
berupaya menjembatani kesenjangan antara potensi besar dana filantropi 
Islam (ZISWAF) dan kebutuhan pembiayaan pembangunan berkelanjutan. 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa Tafsir Maudu’i terhadap kedua ayat 
tersebut menghasilkan dua pilar normatif utama dalam pengembangan 
ISF. Pilar Struktur Distribusi (QS. At-Taubah: 60) memberikan legitimasi 
teologis bagi transformasi zakat dari bantuan konsumtif menjadi instrumen 
pemberdayaan produktif yang secara langsung mendukung pengentasan 
kemiskinan, pengurangan ketimpangan, dan peningkatan akses pendidikan 
(SDG 1, SDG 4, dan SDG 10). Sementara itu, Pilar Kualitas Pendanaan (QS. Al-
Baqarah: 267) menegaskan kewajiban penggunaan harta terbaik (tayyibat) 
dan tata kelola yang transparan dalam pengelolaan infak, sedekah, dan wakaf, 
sehingga relevan dengan penguatan institusi, keberlanjutan lingkungan, dan 
investasi sosial jangka panjang (SDG 3, SDG 7, SDG 13, dan SDG 16). Secara 
filosofis, integrasi ini menegaskan keselarasan Maqasid Syariah dengan 
tujuan pembangunan berkelanjutan global. Penelitian ini memiliki beberapa 
keterbatasan. Pertama, kajian ini bersifat konseptual-normatif dan berbasis 
studi kepustakaan, sehingga belum menguji implementasi empiris model 
integrasi ISF–SDGs dalam praktik kelembagaan. Kedua, fokus penelitian 
hanya terbatas pada dua ayat Al-Qur’an utama, sehingga belum mencakup 
ayat-ayat lain yang berpotensi memperkaya kerangka Islamic Social 
Finance. Ketiga, penelitian ini belum menyajikan indikator kuantitatif untuk 
mengukur secara langsung dampak dana ZISWAF terhadap capaian SDGs. 
Penelitian selanjutnya disarankan untuk mengembangkan kajian empiris 
dengan studi kasus pada lembaga pengelola ZISWAF, seperti BAZNAS, LAZ, 
atau nazhir wakaf, guna menguji efektivitas model integrasi ISF dan SDGs 
yang diusulkan. Selain itu, penelitian mendatang dapat memperluas basis 
nash Al-Qur’an dan hadis yang dianalisis untuk memperkaya kerangka Tafsir 
Maudu’i tentang filantropi Islam. Pengembangan instrumen pengukuran 
dampak berbasis indikator SDGs dan Maqasid Syariah juga menjadi agenda 
penting agar kontribusi Islamic Social Finance terhadap pembangunan 
berkelanjutan dapat diukur secara lebih komprehensif dan akuntabel.

Daftar Pustaka
Abdeldayem, M., & Aldulaimi, S. (2023). Developing an Islamic crowdfunding 

model: a new innovative mechanism to finance SMEs in the Middle 
East. International Journal of Organizational Analysis, 31(6), 2623–
2644.



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 16- 35 30
Abduh, M. N. (2022). Infaq dan pengaturan harta dalam Al-Quran (Analisis 

tematik QS Al-Baqarah/2: 267). Al-Hikmah, 24(1), 18–29.
Abdeldayem, M., & Aldulaimi, S. (2023). Developing an Islamic crowdfunding 

model: a new innovative mechanism to finance SMEs in the Middle 
East. International Journal of Organizational Analysis, 31(6), 2623–
2644.

Ahmed, S., & Eklund, E. (2021). Climate change impacts in coastal Bangladesh: 
Migration, gender and environmental injustice. Asian Affairs, 52(1), 
155–174. doi:10.1080/03068374.2021.1880213

al-Bukhari, M. (n.d.). Sahih al-Bukhari. Dar al-Tauq al-Najat.
Al-Daihani, M., Dirie, K. A., Muneem, A., Abdul Lateb, N., & Bouteraa, M. 

(2025). Islamic social finance and its potential in addressing natural 
disaster emergencies and advancing sustainable development goals: 
a proposed model. International Journal of Ethics and Systems.

Al Fajar, A. H., Sholichah, H., Mudfainna, M., Rahma, R. A., & Agitsna, I. (2024). 
The role of Islamic values in sustainable development innovation to 
support the SDGs in rural communities. Jurnal Paradigma, 16(1), 40–
61.

Alim, H. N. (2023). Analisis makna zakat dalam Al-Quran: Kajian teks dan 
konteks. AKADEMIK: Jurnal Mahasiswa Humanis, 3(3), 161–169.

al-Qaradawi, Y. (2000). Fiqh Az-Zakah: A comparative study of zakat’s 
regulations and philosophy in the light of Qur’an and Sunna. Dar al-
Taqwa.

Al-Zuhayli, W. (2007). Al-Tafsir Al-Munir fil Aqidah wa Al-Shari’ah wa Al-
Manhaj. Dar al-Fikr.

Ambo Masse, R., Aderus, A., & Achruh, A. (2024). Social entrepreneurship 
model in cash waqf: an evidence from Kurir Langit and Dompet 
Dhuafa. Cogent Arts & Humanities, 11(1), 2418727.

Andespa, R., Yeni, Y. H., Fernando, Y., & Sari, D. K. (2024). Sustainable 
development of Islamic banks by creating Islamic branding: Challenges, 
importance, and strategies of Islamic branding. International Journal 
of Sustainable Development & Planning, 19(2).

Arif, M. S. (2024). Konsep mustahik zakat. Al-Mizan: Jurnal Ekonomi Syariah, 
7(II), 154–170.

Asnawi, R. (2015). Perubahan iklim dan kedaulatan pangan di Indonesia: 
Tinjauan produksi dan kemiskinan. Sosio Informa: Kajian Permasalahan 
Sosial dan Usaha Kesejahteraan Sosial, 1(3). doi:10.33007/inf.v1i3.169

Ascarya, A. (2022). The role of Islamic social finance during Covid-19 
pandemic in Indonesia’s economic recovery. International Journal of 
Islamic and Middle Eastern Finance and Management, 15(2), 386–405.

Ascarya, R., Wibowo, S., & Putri, N. A. T. (2020). Integrated Islamic social 
finance institutions and sustainable development goals. Journal of 
Islamic Monetary Economics and Finance, 6(1), 1–26.

Asian Development Bank (ADB). (2009). The economics of climate 
change in Southeast Asia: A regional review. Manila, Philippines: 



Muhammad Zainudin, Muhammad Ibnu Akbar Nuryadi, Ahmad Djalaluddin
Kerangka Teologis ISF-SDGs31

Asian Development Bank. Retrieved from https://www.adb.org/
publications/economics-climate-change-southeast-asia-regional-
review

Awang, M. Z., Nong, N. F. M., & Chik, W. M. Y. W. (2025). Integrating Islamic 
social finance with the United Nations sustainable development 
goals through Maqasid Al-Shariah principles. International Journal of 
Academic Research in Business and Social Sciences, 15(7), 35–51.

Azhar, Z., Mydin, M. K. K., & Pitchay, A. A. (2023). Zakat distribution priorities 
in Malaysia: An analytic hierarchy process analysis. Asian Journal of 
Business and Accounting, 69–87.

Carlsen, L., & Bruggemann, R. (2022). The 17 United Nations’ sustainable 
development goals: A status by 2020. International Journal of 
Sustainable Development & World Ecology, 29(3), 219–229.

Cingolani, M. (2024). Public and private financing of sustainable development 
goals (SDGs). Review of Political Economy, 36(2), 792–826.

Conlin, J. (2020). Great economic thinkers: An introduction-from Adam Smith 
to Amartya Sen. London, England: Reaktion Books.

Cornia, G. A., & Stewart, F. (2014). Towards human development: New 
approaches to macroeconomics and inequality (1st ed.). Oxford, 
England: Oxford University Press.

Dirie, K. A., Alam, M. M., & Maamor, S. (2024). Islamic social finance for 
achieving sustainable development goals: a systematic literature 
review and future research agenda. International Journal of Ethics 
and Systems, 40(4), 676–698.

Elayah, M., Al-Sameai, N., Khodr, H., & Gamar, S. (2024). Community-based 
initiatives and public services delivery in a fragile context: The case 
of Yemen. Nonprofit and Voluntary Sector Quarterly, 53(1), 5–28.

Elendu, C., Amaechi, D. C., Elendu, T. C., Amaechi, E. C., Elendu, I. D., Akpa, 
K. N., & Idowu, O. F. (2025). Shaping sustainable paths for HIV/AIDS 
funding: a review and reminder. Annals of Medicine and Surgery, 87(3), 
1415–1445.

Gidage, M., & Bhide, S. (2025). ESG and economic growth: Catalysts for 
achieving sustainable development goals in developing economies. 
Sustainable Development, 33(2), 2060–2077.

Habib, F. (2023). Islamic finance and sustainability: The need to reframe 
notions of Shariah compliance, purpose, and value (pp. 15–40). Cham, 
Switzerland: Springer International Publishing.

Hairun, Y. (2020). Cash waqf for sustainable development goals (SDGs): A 
conceptual framework for public infrastructure. Journal of Islamic 
Economics, Banking and Finance, 16(1), 89–105.

Hameed, S. (2021). Aligning Maqasid Al-Shari’ah with Sustainable 
Development Goals (SDGs): An integrated framework. Islamic 
Economic Studies, 29(1), 3–28.

Herianingrum, S., Supriani, I., Sukmana, R., Effendie, E., Widiastuti, T., Fauzi, 
Q., & Shofawati, A. (2024). Zakat as an instrument of poverty reduction 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 16- 35 32
in Indonesia. Journal of Islamic Accounting and Business Research, 
15(4), 643–660.

Huda, N., Rangkuti, F., & Al-Amudi, M. (2018). The impact of productive zakat 
on the income and welfare of mustahiq: Empirical evidence from 
Indonesia. International Journal of Zakat and Islamic Philanthropy, 
1(1), 45–60.

Jamal, J. (2022). Studi ayat-ayat zakat profesi sebagai kajian dalam ekonomi 
Islam. Saqifah: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah, 7(1), 55–66.

Kartina, K., Mega, B. I., Wibisono, M. P., & Hidayanti, N. F. (2025). Peran 
keuangan sosial Islam dalam mewujudkan tujuan pembangunan 
berkelanjutan (SDGs): Tinjauan literatur komprehensif. Journal of 
Islamic Economics and Finance, 1(4), 356–364.

Kastra, R. (2021). Pengaruh produk dan promosi terhadap ketahanan UMKM 
di Kota Bengkulu pada masa pandemi Covid-19 (Doctoral dissertation). 
Retrieved from [Database name/URL].

Kementerian Keuangan RI. (2022, August 31). Menkeu: Indonesia rentan 
terhadap dampak perubahan iklim. Retrieved October 17, 2023, from 
https://www.kemenkeu.go.id/informasi-publik/publikasi/berita-
utama/Indonesia-Rentanterhadap-Dampak-Perubahan-Iklim

Kurniangsish, W. (2022). Pengelolaan dana zakat, infak, dan sedekah 
berbasis masjid perspektif hukum ekonomi syariah. Jurnal Hukum 
Ekonomi Syariah, 5(2), 153–168.

Lestari, L. Y., Adlan, M. A., & Aswad, M. (2025). Islamic sosial finance untuk 
mencapai pembangunan berkelanjutan melalui instrumen ziswaf 
ditinjau dari pemikiran Abu Ubaid. Wacana Equiliberium (Jurnal 
Pemikiran Penelitian Ekonomi), 13(01), 55–65.

Li, X. (2021). With startup employees: The role of entrepreneurs’ leadership 
communication. Management Communication Quarterly, 35(4), 
518–545. doi:10.1177/08933189211017918 (Note: Nama penulis 
ditambahkan berdasarkan referensi jurnal ini).

Ma, Y., & Sukmana, R. (2025). Takeaways from Islamic social finance and 
sustainable development goals discourse: review and bibliometric 
analysis on future directions for zakat, waqf and Islamic microfinance. 
Journal of Islamic Accounting and Business Research.

Masengwe, G. (2025). De Gruchy and his holistic model of theology and 
development in South Africa and beyond. Verbum et Ecclesia, 46(3), 
3393.

Mawardi, I., Widiastuti, T., Al Mustofa, M. U., & Hakimi, F. (2023). Analyzing 
the impact of productive zakat on the welfare of zakat recipients. 
Journal of Islamic Accounting and Business Research, 14(1), 118–140.

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2014). Qualitative data analysis. 
Thousand Oaks, CA: SAGE.

Mohamed, A., & Akande, A. E. (2025). Waqf-led buildings and green 
infrastructure role in environmental sustainability: understanding 
critical gaps in current research landscape. Management & 
Sustainability: An Arab Review.



Muhammad Zainudin, Muhammad Ibnu Akbar Nuryadi, Ahmad Djalaluddin
Kerangka Teologis ISF-SDGs33

Muhammad, R. R., Septiawadi, S., & Beko, H. (n.d.). Mitigasi krisis pangan 
dalam Al-Qur’an (Kajian kitab tafsir Al-Qurtubi). IKHTISAR: Jurnal 
Pengetahuan Islam.

Muharir, Kuncoro, I., Abduloh, A. Y., & Ahyani, H. (2025). Islamic legal 
hermeneutics on riba in digital banking: Contextualizing Imam al-
Qurṭubī’s exegesis of Qur’an 2:275. Jurnal Ilmiah Mizani, 12(1), 128–
149. doi:10.29300/mzn.v12i1.7690

Munifatussaidah, A. (2025). Zakat and its role in achieving main pillars of 
sustainable development goals (SDGs) in Indonesia. Journal of Islamic 
Social Finance, 3(1).

Munir, M. (2025). Transformasi wakaf produktif berbasis nilai-nilai Al-
Qur’an: Pendekatan studi kasus di Indonesia. Jurnal Dinamika Ekonomi 
Syariah, 12(1), 339–356.

Mustofa, I. (2021). Nalar filosofis Sustainable Development Goals (SDGs) 
dalam tata kelola filantropi Islam berbasis masjid di Surabaya. 
Maliyah: Jurnal Hukum Bisnis Islam, 11(1), 129–156.

Nasution, Y. S. J., Siregar, S., Zen, M. A. S., Harahap, E. F., Syafrizal, R., & 
Sundari, D. (2024). Peran Islamic Social Finance di Indonesia menuju 
Sustainable Development Goals (SDGs). Jurnal Penelitian Ekonomi 
Akuntansi (JENSI), 8(2), 333–347.

Nguyen, L. K. N., Kumar, C., Shah, M., Chilvers, A., Stevens, I., Hardy, R., ... 
Zimmermann, N. (2023). Civil servant and expert perspectives on 
drivers, values, challenges and successes in adopting systems thinking 
in policy-making. Systems, 11(4), 193. doi:10.3390/systems11040193

Nwachukwu, C., & Vu, H. M. (2021). Assessing supplier-customer relationship 
management practice and business performance. doi:10.4108/eai.7-6-
2021.2308605

Nury, M. Y., & Hamzah, M. (2024). Tafsir komprehensif terhadap ayat-ayat 
zakat: Kajian terhadap aspek sosial dan ekonomi dalam Al-Qur’an. 
Manarul Qur’an: Jurnal Ilmiah Studi Islam, 24(1), 10–24.

Pericoli, A. (2023). The use of zakat in the pandemic response: the case of 
Islamic Relief and BAZNAS in Indonesia. Third World Quarterly, 44(3), 
405–422.

Puyvelde, S. V. (2011). The governance of nonprofit organizations. 
Nonprofit and Voluntary Sector Quarterly, 41(3), 431–451. 
doi:10.1177/0899764011409757

Ridla, H. Z. (2023). Nilai-nilai pendidikan karakter dalam Al-Qur’an (Kajian 
tafsir Al-Qur’an Surah Al-Baqarah ayat 261-267) (Skripsi/Tesis). 
Kediri, Indonesia: IAIN Kediri.

Riyadi, A. H., Abdukad, A. A. S., Saif, B. M., Takow, H. A., & Sharofiddin, A. 
(2021). The effect of utilizing zakat fund on financing production 
to achieving social welfare: in Indonesia as a case study. Journal of 
Islamic Finance, 10, 19–29.

Roumpi, D., Μαγρίζος, Σ., & Nicolopoulou, K. (2019). Virtuous circle: Human 
capital and human resource management in social enterprises. Human 
Resource Management, 59(5), 401–421. doi:10.1002/hrm.22002



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 16- 35 34
Sachs, J. D., Schmidt-Traub, G., Kroll, C., Lafortune, G., & Fuller, G. (2019). 

Sustainable development report 2019. Cambridge, England: Cambridge 
University Press.

Sari, R. N., & Sukti, S. (2025). Praktik etika ekonomi Islam dalam lembaga 
filantrofi Islam. PENG: Jurnal Ekonomi Dan Manajemen, 2(2), 1762–
1770.

Sarif, S., Ali, N. A., & Kamri, N. A. (2024). Zakat for generating sustainable 
income: an emerging mechanism of productive distribution. Cogent 
Business & Management, 11(1), 2312598.

Shah, A. (2012). Business strategies in the emerging markets. Journal of 
Asia-Pacific Business, 13(1), 4–15. doi:10.1080/10599231.2011.616
143

Shen, H. (2016). Refining organization–public relationship quality 
measurement in student and employee samples. Journalism 
& Mass Communication Quarterly, 94(4), 994–1010. 
doi:10.1177/1077699016674186

Shofian, M. (2019). Developing Islamic Wellbeing Index (IKI) as a tool for 
measuring the success of Islamic social finance for SDGs. Review of 
Islamic Economics, 23(2), 150–170.

Shuaib, A. A., & Sohail, M. (2022). The role of Islamic social finance in 
societal welfare: a case study of selected IFBOs in southwest Nigeria. 
International Journal of Islamic and Middle Eastern Finance and 
Management, 15(1), 83–99. doi:10.1108/IMEFM-06-2019-0229

Siddique, M. A., Haq, M., & Rahim, M. (2022). The contribution of Shariah-
compliant products to SDGs attending through the pace of economic 
growth: An empirical evidence from Pakistan. International Journal of 
Islamic and Middle Eastern Finance and Management, 15(4), 681–698.

Sri Rokhlinasari, S. R., & Ridwan Widagdo, R. W. (2023). Zakat, keuangan 
inklusif, dan instrumen keuangan dalam mewujudkan SDGS, dan 
Maqashid Syariah. [Place of Publication]: [Publisher].

Swanson, L. A. (2012). A strategic engagement framework for nonprofits. 
Nonprofit Management and Leadership, 23(3), 303–323. doi:10.1002/
nml.21067

Titis, U. H. (2023). Analisis disclosure Islamic Social Reporting (ISR) terhadap 
kinerja keuangan untuk peningkatan Islamic Social Finance dalam 
perspektif Islam (Doctoral dissertation). [University Name].

Tok, E., Yesuf, A. J., & Mohamed, A. (2022). Sustainable development goals 
and Islamic social finance: From policy divide to policy coherence and 
convergence. Sustainability, 14(11). doi:10.3390/su14116875

Tran, G. N. (2023). Social capital and digital transformation of startups in 
Vietnam: The mediating role of access to resources. Management, 
27(1), 184–200. doi:10.58691/man/172206

United Nations. (2015). Transforming our world: The 2030 agenda for 
sustainable development. Resolution adopted by the General Assembly 
on 25 September 2015. New York, NY: United Nations.



Muhammad Zainudin, Muhammad Ibnu Akbar Nuryadi, Ahmad Djalaluddin
Kerangka Teologis ISF-SDGs35

van Norren, D. E. (2025). Asian gross national happiness and its view on law, 
human rights and sustainable development goals. Newcastle upon 
Tyne, England: Cambridge Scholars Publishing.

Wijaya, B. S., Rozi, F. F. P., Sukma, S. R., & Nadirah, K. (2024). Degradasi 
lingkungan dan pembangunan berkelanjutan: Efektivitas kerja sama 
UNEP dan ASEAN dalam mengatasi permasalahan lingkungan hidup 
di Asia Tenggara. Indonesian Journal of International Relations, 8(2), 
375–391.

Xu, W. W., & Saxton, G. D. (2018). Does stakeholder engagement pay off on 
social media? A social capital perspective. Nonprofit and Voluntary 
Sector Quarterly, 48(1), 28–49. doi:10.1177/0899764018791267

Zafar, M. B., & Jafar, A. (2025). Waqf over a century: Innovation and tradition 
in shaping social equity and sustainable development. International 
Journal of Sociology and Social Policy, 1–25.

Zami, M. T. Z., & Nurhaida, H. S. (2025). Establishing criteria for zakat 
collectors in the management of zakat fitrah funds. International 
Journal of Social Science and Religion (IJSSR), 21–36.

Zulfikri, R. R., Latifah, E., Shadra, Y. M., Saddriana, S., Syahril, S., & Abdussalam, 
A. (2025). Pengantar filantropi Islam. [City]: Yayasan Tri Edukasi 
Ilmiah.


