PERADABAN JOURNAL OF
RELIGION AND SOCIETY
Vol. 5, Issue 1, January 2026

ISSN 2962-7958

Page : 36-54
DOI:
https://doi.org/10.59001/pjrs.v5i1.716

Copyright
© The Author(s) 2026

This work is licensed under a
Creative Commons Attribution 4.0
International License

PERADABAN JOURNAL OF
RELIGION AND
SOCIETY

Article
Dehumanisasi dan Krisis

Spiritualitas di Media Sosial:
Analisis Hermeneutik Surah
Al-Hujurat Ayat 11 dalam
Tafsir Al-Mishbah

M. Rizkhan Arsyi’, M. Rama Haqiqi? M. Mubinullah?, Nurusshobah4
! Universitas Islam Negeri Mataram, Mataram, Indonesia;
email : 240407027 . mhs@uinmataram.ac.id
2Universitas Islam Negeri Mataram, Mataram, Indonesia;
email : 190601006@uinmataram.ac.id
*Universitas Islam Negeri Mataram, Mataram, Indonesia;
email : azwarmubinullah08@gmail.com
*Universitas Islam Negeri Mataram, Mataram, Indonesia;
email : shobahnurus15@gmail.com

Abstract

This study examines Surah al-Hujurat verse 11 through an
analysis of Quraish Shihab’s interpretation in Tafsir al-Mishbah
to critically understand the phenomena of dehumanization and
the crisis of spirituality in social media. In contrast to previous
studies that tend to focus on normative social ethics or thematic
analyses without deeply engaging with digital communication
practices, this research offers a conceptual enrichment through
a hermeneutical approach that connects the textual horizon, the
interpretive process, and contemporary digital realities. Employing
a qualitative library-based method, the study analyzes the structure
of exegetical argumentation and its ethical-spiritual implications
for online interaction. The findings indicate that the verse provides
a value framework that functions transformatively in shaping social
relations, particularly within digital spaces prone to bullying, hate
speech, labeling, and polarization. Quraish Shihab’s interpretation
emphasizes the importance of self-discipline, moral sensitivity, and
public responsibility as guiding principles of communication. The
hermeneutical refinement in this study demonstrates an operational
linkage between Qur’anic messages and digital phenomena, ensuring
that ethical prohibitions do not remain merely normative but serve as
critical guidelines for fostering a more humane culture of interaction.



M. Rizkhan Arsyi, M. Rama Haqiqi, M. Mubinullah, Nurusshobah
37 Reaktualisasi Etika Qur’ani Melawan Dehumanisasi Digital

The primary contribution of this study lies in formulating a framework of “Qur’anic
digital ethics,” which expands the discourse on Islamic digital literacy while offering
a conceptual basis for addressing dehumanization and the crisis of spirituality in the
era of social media.

Keyword
Dehumanization, digital ethics, hermeneutics, social media, spiritual crisis
Abstrak

Studi ini mengkaji Surah al-Hujurat ayat 11 melalui pembacaan atas penafsiran
Quraish Shihab dalam Tafsir al-Mishbah untuk memahami secara kritis gejala
dehumanisasi dan Kkrisis spiritualitas di media sosial. Dibandingkan penelitian
sebelumnya yang lebih berhenti pada uraian etika sosial atau analisis tematik
tanpa menghubungkannya secara mendalam dengan praktik komunikasi
digital, penelitian ini menawarkan pengayaan konseptual melalui pendekatan
hermeneutik yang menautkan horizon teks, proses penafsiran, dan realitas digital
kontemporer. Metode yang digunakan adalah kualitatif berbasis studi kepustakaan
dengan analisis terhadap bangunan argumentasi tafsir serta implikasi etik-
spiritualnya bagi interaksi daring. Hasil penelitian menunjukkan bahwa ayat
tersebut menghadirkan kerangka nilai yang bekerja secara transformatif dalam
menata relasi sosial, terutama pada ruang digital yang rentan terhadap praktik
perundungan, ujaran kebencian, pelabelan, dan polarisasi. Penafsiran Quraish
Shihab menegaskan pentingnya disiplin diri, kepekaan moral, dan tanggung jawab
publik sebagai orientasi komunikasi. Penajaman hermeneutik dalam penelitian
ini memperlihatkan keterkaitan operasional antara pesan Qur’ani dan fenomena
digital, sehingga larangan etis tidak berhenti pada level normatif, tetapi berfungsi
sebagai pedoman kritis untuk membangun budaya interaksi yang lebih manusiawi.
Kontribusi utama penelitian ini terletak pada perumusan kerangka “akhlak digital
Qur’ani” yang dapat memperluas diskursus literasi digital keislaman sekaligus
menawarkan basis konseptual untuk merespons dehumanisasi dan Krisis
spiritualitas pada era media sosial.

Kata Kunci

Dehumanisasi, etika digital, hermeneutika, krisis spiritualitas, media sosial

Pendahuluan

Perkembangan teknologi informasi membawa perubahan besar pada cara
manusia berinteraksi. Media sosial menciptakan ruang komunikasi yang
terbuka, cepat, dan luas, tetapi sekaligus menghadirkan persoalan etika
yang tidak sederhana. Berbagai praktik seperti perundungan siber, ejekan,
pelabelan negatif, pencemaran nama baik, serta penyebaran prasangka kini
mudah muncul dalam keseharian digital. Situasi tersebut mengindikasikan
terjadinya proses dehumanisasi dan melemahnya dimensi spiritual, yang
tampak pada berkurangnya pengendalian diri, sensitivitas moral, dan rasa
tanggung jawab dalam komunikasi publik (Smith, 2011).

Dalam khazanah Islam, al-Qur’an memberikan panduan normatif
untuk membangun tatanan sosial yang beradab. Surah al-Hujurat ayat 11
menegaskan larangan terhadap tindakan yang merendahkan martabat
orang lain, baik melalui ejekan, pemberian julukan yang merugikan, maupun
tindakan mempermalukan sesama. Ayat ini meneguhkan penghormatan



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 36-54

terhadap kehormatan manusia sebagai landasan relasi sosial (Departemen
Agama RI, 2019). Namun, nilai tersebut belum banyak tercermin dalam
praktik komunikasi digital, sehingga diperlukan pembacaan ulang yang
lebih kontekstual agar pesan Qur’ani mampu memberikan arah bagi etika
bermedia sosial.

Kajian sebelumnya mengenai etika media sosial dalam perspektif
Islam umumnya masih bersifat deskriptif-normatif atau berhenti pada
kajian tematik tafsir secara umum. Beberapa penelitian memang menyoroti
isu moderasi, hoaks, dan adab bermedia, tetapi belum mengaitkan secara
mendalam penafsiran ayat dengan fenomena dehumanisasi digital dan
krisis spiritualitas di ruang daring. Sementara itu, studi tafsir terkait Surah
al-Hujurat cenderung menekankan etika sosial klasik tanpa mengeksplorasi
implikasinya bagi komunikasi berbasis platform digital. Dari sini tampak
research gap belum banyak penelitian yang memadukan pendekatan
hermeneutik terhadap Surah al-Hujurat ayat 11 dengan analisis kritis atas
praktik komunikasi digital kontemporer, sehingga potensi etis ayat belum
diformulasikan sebagai kerangka konseptual yang relevan bagi budaya
media sosial.

Penafsiran Quraish Shihab dalam Tafsir al-Mishbah memberikan
perspektif yang menonjolkan pentingnya menjaga kehormatan, kesantunan,
dan empati dalam kehidupan sosial. Ia menilai bahwa sikap merendahkan,
mencela, dan menumbuhkan prasangka merupakan bentuk pelanggaran
moral yang dapat mengikis persatuan dan merusak harmoni masyarakat
(Shihab, 2002). Mengkaji penafsiran ini menjadi penting karena membuka
ruang dialog antara nilai Qur’ani dan realitas digital, sekaligus mendorong
pembacaan yang lebih kritis terhadap praktik komunikasi di media sosial.

Dengan demikian, penelitian ini memiliki urgensi untuk menghadirkan
pendekatan hermeneutik yang menghubungkan teks Qur’ani, konteks
penafsiran, dan dinamika digital masa kini. Melalui analisis Surah al-
Hujurat ayat 11 dalam perspektif Quraish Shihab, penelitian ini berupaya
menunjukkan bagaimana nilai etis Qur’ani dapat digunakan sebagai pijakan
untuk menilai, mengkritisi, dan menata kembali pola interaksi di ruang
digital agar lebih manusiawi dan berkeadaban. Kontribusi penelitian ini
mencakup dua aspek utama. Pada ranah teoretis, penelitian ini merumuskan
konsep “akhlak digital Qur’ani” yang mengintegrasikan penghormatan
martabat, pengendalian diri, dan tanggung jawab sosial sebagai kerangka
analitis untuk memahami dehumanisasi dan Kkrisis spiritualitas di media
sosial. Pada ranah praktis, temuan penelitian dapat dimanfaatkan sebagai
rujukan bagi pengguna, pendidik, dan pembuat kebijakan dalam merancang
pedoman bermedia sosial yang lebih humanis dan bernuansa spiritual,
sekaligus memperkuat literasi digital berbasis nilai Islam.

Dehumanisasi dan Kkrisis spiritualitas di media sosial merupakan
fenomena yang semakin menguat seiring dengan intensifikasi penggunaan
platform digital dalam kehidupan sehari-hari. Interaksi daring yang
ditandai oleh perundungan, ujaran kebencian, pelabelan, dan penghinaan
menunjukkan tergerusnya nilai-nilai penghormatan terhadap martabat

38



M. Rizkhan Arsyi, M. Rama Haqiqi, M. Mubinullah, Nurusshobah
39 Reaktualisasi Etika Qur’ani Melawan Dehumanisasi Digital

manusia. Dalam konteks ini, AlI-Qur’an Surah al-Hujuratayat 11 memberikan
landasan normatif yang menegaskan larangan merendahkan, mencela, dan
memberi julukan buruk kepada sesama, sebagai upaya menjaga kehormatan
dan kohesi sosial. Pesan etik tersebut memiliki relevansi signifikan untuk
dibaca ulang dalam menghadapi dinamika komunikasi di media sosial.
Quraish Shihab, melalui Tafsir al-Mishbah, menegaskan bahwa ayat ini
tidak hanya berfungsi sebagai pedoman etika sosial klasik, tetapi juga
mengandung prinsip moral yang kontekstual dan aplikatif dalam realitas
modern, termasuk dalam praktik komunikasi digital.

Sejumlah penelitian terdahulu telah mengkaji relevansi Surah al-
Hujurat ayat 11 dalam konteks etika bermedia sosial. Ahmad (2020),
misalnya, menunjukkan bahwa ayat tersebut memuat nilai-nilai moral
fundamental yang berperan penting dalam membentuk perilaku komunikasi
digital yang beradab. Penafsirannya terhadap pandangan Quraish Shihab
menegaskan bahwa pengabaian prinsip penghormatan terhadap martabat
manusia—seperti larangan mencela dan merendahkan—menjadi salah satu
faktor utama munculnya perilaku destruktif di ruang digital. Temuan ini
menempatkan tafsir Quraish Shihab sebagai basis etis yang relevan untuk
memahami gejala dehumanisasi dalam interaksi daring.

Kajian lain oleh Fatimah (2019) menyoroti dampak media sosial
terhadap perubahan moral dan spiritualitas remaja Muslim. Penelitian
tersebut menyimpulkan bahwa media sosial berpotensi memicu
dehumanisasi dan krisis spiritualitas apabila tidak disertai dengan
internalisasi nilai-nilai moral yang kuat. Surah al-Hujurat ayat 11, menurut
Fatimah, dapat berfungsi sebagai pedoman etis untuk mencegah perilaku
negatif seperti perundungan siber, penghinaan, dan pelabelan yang
merendahkan. Fokus penelitian ini terletak pada aspek pendidikan moral
remaja, dengan pendekatan Qur’ani sebagai kerangka normatif solutif.

Sementara itu, Rizki (2018) menekankan bahwa penafsiran Quraish
Shihab terhadap Surah al-Hujurat ayat 11 tidak hanya relevan untuk
memahami praktik dehumanisasi, tetapi juga membuka peluang bagi
media sosial sebagai sarana penguatan spiritualitas. Menurutnya, platform
digital dapat dimanfaatkan untuk menyebarkan nilai-nilai Qur’ani dan
memperkuatkesadaran keagamaan apabiladigunakan dengan disiplin moral
dan tanggung jawab etis. Penelitian ini memperluas cakupan pembahasan
dengan menempatkan media sosial tidak semata sebagai sumber masalah,
tetapi juga sebagai ruang potensial bagi transformasi nilai.

Meskipundemikian, kajian-kajiantersebutumumnyamasih membahas
aspek dehumanisasi dan spiritualitas secara terpisah atau menempatkannya
dalam kerangka normatif yang belum terintegrasi secara konseptual. Masih
terbatas penelitian yang secara khusus mengaitkan penafsiran Quraish
Shihab terhadap Surah al-Hujurat ayat 11 dengan dua persoalan utama—
dehumanisasi dan krisis spiritualitas—dalam satu kerangka analisis yang
terpadu dan kontekstual dengan realitas media sosial. Kekosongan ini
menunjukkan perlunya pendekatan yang tidak hanya menegaskan larangan



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 36-54

etis secara normatif, tetapi juga menjelaskan keterkaitan operasional antara
pesan Qur’ani dan dinamika komunikasi digital.

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis penafsiran Quraish Shihab atas Surah al-Hujurat ayat 11 serta
implikasinya dalam memahami dehumanisasi dan krisis spiritualitas di
media sosial. Urgensi penelitian ini diperkuat oleh hadis Nabi Muhammad
SAW, “Barang siapa beriman kepada Allah dan hari akhir, hendaklah ia
berkata baik atau diam” (HR. Bukhari dan Muslim), yang menegaskan
pentingnya pengendalian ucapan sebagai indikator keimanan, termasuk
dalam bentuk ekspresi digital. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan
tidak hanya berkontribusi pada pengayaan diskursus akademik tafsir dan
etika Islam kontemporer, tetapi juga menawarkan dasar konseptual bagi
penguatan etika komunikasi digital yang lebih manusiawi dan berorientasi
spiritual.

Metode penelitian

Penelitian ini menerapkan metode kualitatif melalui pendekatan tafsir
tematik (maudhu‘i) untuk menganalisis penafsiran M. Quraish Shihab
terhadap Surah Al-Hujuratayat 11 dalam Tafsir Al-Mishbah. Fokus penelitian
diarahkan pada penggalian pesan etis Al-Qur’an sebagai respons terhadap
fenomena dehumanisasi dan Kkrisis spiritualitas di media sosial. Sumber
data primer mencakup teks Al-Qur’an, khususnya Surah Al-Hujurat ayat 11,
serta narasi penafsiran dalam Tafsir Al-Mishbah. Data sekunder diperoleh
melalui penelusuran literatur terkait etika komunikasi digital, studi
tafsir, dan konsep dehumanisasi dalam perspektif Islam (Shihab, 2002).
Pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka (library research)
guna menjamin kedalaman analisis terhadap teks otoritatif dan konteks
sosial yang relevan. Analisis data dilakukan menggunakan teknik analisis
isi (content analysis) dan analisis interpretatif. Analisis isi digunakan
untuk mengidentifikasi tipologi moral, larangan, dan nilai kemanusiaan
yang terkandung dalam ayat tersebut. Selanjutnya, analisis interpretatif
digunakan untuk melakukan kontekstualisasi pemikiran Quraish Shihab
terhadap problematika etika di ruang siber, seperti perundungan digital
(cyberbullying) dan ujaran kebencian (Al-Dhahabi, 2000). Melalui integrasi
metode ini, penelitian tidak hanya menghasilkan pemahaman tekstual,
tetapi juga menawarkan signifikansi praktis yang selaras dengan dinamika
kehidupan digital kontemporer

Hasil dan Pembahasan

Dinamika Dehumanisasi dan Krisis Spiritualitas di Ruang Digital

Secara etimologis, dehumanisasi berasal dari kata de-(penghapusan)
dan human (manusia), sehingga merujuk pada proses merendahkan,
menegasikan, atau menghapus nilai kemanusiaan seseorang. Dalam konteks
sosial modern, dehumanisasi adalah tindakan memperlakukan manusia
tidak sebagaimana layaknya manusia, baik melalui ujaran merendahkan,
stereotip, maupun perlakuan yang menjatuhkan martabatnya (Write &

40



M. Rizkhan Arsyi, M. Rama Haqiqi, M. Mubinullah, Nurusshobah
41 Reaktualisasi Etika Qur’ani Melawan Dehumanisasi Digital

Player, 2018). Nick Haslam menyebut dehumanisasi sebagai proses ketika
individu atau kelompok dipersepsikan tidak memiliki sifat-sifat manusiawi
seperti rasionalitas, emosi, dan moralitas (Haslam, 2006).

Dehumanisasi merupakan konsep yang menggambarkan proses ketika
nilai, martabat, dan kedudukan manusia direduksi sehingga seseorang tidak
lagi dipandang sebagai pribadi yang utuh dan bermoral. Dalam perspektif
psikologi sosial, dehumanisasi terjadi ketika individu atau kelompok
disamakan dengan objek atau makhluk inferior sehingga tidak lagi
dianggap layak memperoleh perlakuan etis. Proses ini dapat muncul dalam
bentuk penghinaan verbal, penghilangan hak-hak sosial, hingga kekerasan
simbolik yang melemahkan identitas seseorang. Dalam perspektif etika
Islam, dehumanisasi bertentangan dengan prinsip karamat al-insan bahwa
setiap manusia dimuliakan oleh Allah dan memiliki hak untuk diperlakukan
secara terhormat.

Dalam konteks media sosial, dehumanisasi memperoleh bentuk
baru yang lebih masif dan cepat menyebar. Anonimitas, algoritma
viralitas, dan kultur kompetisi tayangan menciptakan ruang yang rentan
terhadap pengabaian nilai kemanusiaan. Praktik cyberbullying, hate speech,
body shaming, doxing, hingga character assassination menjadi bentuk nyata
dehumanisasi digital. Selain itu, fenomena group shaming dan digital mobbing
sering kali mengarah pada penghancuran reputasi seseorang tanpa
mempertimbangkan fakta maupun dampak psikologis korban. Penggunaan
istilah-istilah peyoratif berbasis identitas sosial baik agama, ras, gender,
maupun preferensi politik semakin memperlihatkan bahwa media sosial
telah menjadi arena dimana martabat manusia kerap direndahkan secara
terbuka.

Dehumanisasi dalam ruang digital juga terjadi melalui reduksi
seseorang menjadi “konten.” Ketika manusia diperlakukan sebagai objek
untuk mendapatkan engagement, simpati, atau sensasi, identitas moral
mereka dikompromikan. Pola-pola ini sejalan dengan peringatan Surah
Al-Hujurat ayat 11 yang melarang sikap merendahkan, mencela, dan
memberikan gelar buruk kepada sesama, karena seluruh tindakan tersebut
merupakan bentuk pengingkaran terhadap kemuliaan manusia.

Dalam tradisi Islam, tindakan merendahkan kehormatan manusia (
ihanatu al-insan ) dipandang sebagai perilaku tercela yang bertentangan
dengan prinsip karamah insaniyyah, yakni martabat manusia yang
dimuliakan oleh Allah sebagaimana ditegaskan dalam QS. Al-Isra’ [17]:70
(Shihab, 2007). Karena itu, segala bentuk penghinaan, penistaan, dan
perendahan martabat manusia diposisikan sebagai pelanggaran nilai-nilai
Qur’ani.

Sedangkan Krisis spiritualitas adalah kondisi ketika seseorang
mengalami keterputusan dari sumber nilai-nilai ketuhanan, sehingga
orientasi batinnya melemah dan tidak lagi mampu memandu sikap maupun
perilaku secara etis. Dalam perspektif etika Islam dan tasawuf, Krisis
semacam ini ditandai dengan terjadinya fasad al-qalb (kerusakan hati) yang



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 36-54

berujung pada hilangnya sensitivitas moral, lemahnya kendali diri, serta
menurunnya kesadaran akan kehadiran Allah sebagai pengawas seluruh
tindakan manusia (Al-Ghazali, 2011). Kondisi ini tidak hanya terkait dengan
merosotnya praktik ritual, tetapi juga menyangkut pudarnya kualitas batin
seperti kejujuran, kesabaran, ketenangan, dan rasa tanggung jawab moral
(amanah) (Nasr, 2002). Dalam literatur tasawuf, hati manusia dipandang
sebagai pusat spiritualitas yang menentukan kejernihan perilaku. Ketika
hati mengalami kegelapan akibat dominasi hawa nafsu, egoisme, dan
kecenderungan duniawi, maka seseorang rentan jatuh pada tindakan
impulsif dan destruktif (Turkle, 2011). Al-Ghazall menegaskan bahwa hati
yang rusak tidak lagi mampu membedakan antara dorongan ilahiah dan
dorongan nafsani, sehingga keputusan moral menjadi kabur.

Krisis Spiritualitas dalam Konteks Media Sosial

Dalam ruang digital, krisis spiritualitas menampakkan diri melalui
perilaku yang reaktif, emosional, dan tanpa pengendalian diri. Fenomena
instant gratification yakni pencarian kepuasan seketika berupa “like”,
komentar, dan jumlah pengikut mendorong individu untuk bertindak demi
validasi sosial, bukan demi kebenaran atau integritas. Kebutuhan akan
perhatian publikini sering kali melahirkan pola komunikasi yang provokatif,
manipulatif, dan agresif untuk mendapatkan respons. Ketika kesadaran
akan muraqabah (merasa diawasi Allah) melemah, media sosial berubah
menjadi ruang ekspresi emosi yang tidak terkendali.

Krisis spiritualitas juga tampak dari berkurangnya empati. Interaksi
berbasis teks atau visual membuat pengguna lupa bahwa di balik layar
terdapat manusia dengan martabat dan perasaan. Hal ini mempermudah
munculnya perilaku dehumanisasi seperti penghinaan, perundungan, dan
penilaian sepihak (Turkle, 2011). Minimnya muhasabah (refleksi diri) dalam
penggunaan media digital menjadikan citra virtual lebih dipentingkan
daripada kualitas moral diri. Akibatnya, keputusan komunikasi sering
mengikuti tren digital dan bukan prinsip etis yang bersumber dari nilai
ketuhanan.

Aspek lain dari krisis spiritualitas digital adalah kecenderungan
mengutamakan popularitas daripada kebenaran. Penyebaran hoaks, fitnah,
sensasionalisasi informasi, dan ujaran provokatif sering dilakukan demi
mendapatkan perhatian, padahal tindakan tersebut bertentangan dengan
nilai-nilai kejujuran, kehati-hatian, dan kesalehan sosial (salah ijtima‘t)
(Hamka, 2016). Dalam Surah Al-Hujurat, terutama ayat 6-12, Al-Qur’an
menegaskan prinsip verifikasi informasi, larangan memperolok, mencela,
berprasangka buruk, serta kewajiban menjaga etika komunikasi. Tafsiran
Quraish Shihab menekankan bahwa rangkaian ayat tersebut merupakan
fondasi spiritualitas komunikasi yang harus diinternalisasi dalam seluruh
ruang sosial, termasuk media digital. Dengan demikian, krisis spiritualitas
di media sosial menunjukkan melemahnya internalisasi nilai Qur’ani yang
menuntut kesadaran moral tinggi dalam setiap tindakan komunikasi.

42



M. Rizkhan Arsyi, M. Rama Haqiqi, M. Mubinullah, Nurusshobah
43 Reaktualisasi Etika Qur’ani Melawan Dehumanisasi Digital

Dehumanisasi dan Krisis Spiritualitas di Era Media Sosial

Perkembangan teknologi informasi dalam satu dekade terakhir
telah mengubah pola interaksi manusia secara fundamental, termasuk di
Indonesia. Media sosial menghadirkan ruang komunikasi yang cepat, masif,
dan lintas batas, namun bersamaan dengan itu muncul praktik-praktik yang
mencerminkan degradasi moral dan spiritual. Fenomena cyberbullying dan
hate speech tidak hanya dipengaruhi oleh faktor anonimitas atau situasi
emosional sesaat, tetapi juga berkaitan dengan lemahnya kematangan
emosi dan kecerdasan moral pengguna (Pratiwi & Rohmiyati, 2023).
Ketika moral intelligence menurun, individu lebih mudah melepaskan ujaran
kebencian tanpa empati dan tanpa mempertimbangkan konsekuensi etis
dari perkataannya.

Lebihjauh, penyebaran konten negatif seperti hoaks, ujaran kebencian,
dan pelecehan di media sosial yang terus direproduksi dan ditiru secara
massal mengarah pada penurunan kualitas akhlak kolektif, khususnya
pada generasi muda. Hal ini terjadi melalui proses imitasi perilaku dan
desensitisasi terhadap nilai-nilai moral yang semestinya dijunjung dalam
interaksi sosial (Nurhayati, 2022). Kondisi ini diperparah oleh melemahnya
empati digital; banyak pengguna media sosial melupakan bahwa di balik
layar terdapat manusia dengan martabatdan perasaan yang patutdihormati.
Studi mengenai empati digital menunjukkan bahwa hilangnya kesadaran
kemanusiaan tersebut menjadi pemicu meningkatnya perundungan,
komentar kasar, serta penghinaan tanpa rasa bersalah (Hikmah, 2024).

Dengan demikian, dehumanisasi di media sosial baik dalam bentuk
cyberbullying, hate speech, penghinaan, maupun fitnah merupakan manifestasi
nyata dari krisis spiritualitas: hati yang gelap (fasad al-qalb), lemahnya
muraqgabah, hilangnya kendali moral, serta pudarnya rasa tanggung jawab
sosial terhadap sesama. Oleh karena itu, penyelesaian persoalan etika
digital tidak dapat mengandalkan pendekatan teknis semata, seperti literasi
digital atau moderasi konten, tetapi memerlukan pemulihan kesadaran
spiritual dan moral sebagaimana diajarkan dalam etika Islam dan nilai-nilai
kemanusiaan universal.

Anatomi Normatif Surah Al-Hujurat Ayat 11: Teks, Konteks, dan Larangan Etis
1. Teks dan Makna Ayat

Surah al-Hujurat ayat 11 menempati posisi strategis dalam konstruksi
etika sosial yang diajarkan Al-Qur’an. Ayat ini menghadirkan koreksi
moral terhadap perilaku yang berpotensi merendahkan martabat sesama,
sekaligus meneguhkan bahwa kehormatan manusia merupakan nilai yang
harus dijaga dalam setiap bentuk interaksi. Melalui struktur larangan
dan peringatan yang jelas, ayat tersebut membangun kesadaran bahwa
komunikasi tidak hanya menyangkut aspek bahasa, tetapi juga menyentuh
dimensi spiritual, yaitu tanggung jawab di hadapan Allah atas cara seseorang
memperlakukan orang lain. Dengan demikian, Surah al-Hujurat ayat 11
dapat dipahami sebagai landasan normatif untuk menata relasi sosial yang



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 36-54

beradab, dialogis, dan berorientasi pada pemellharaan kemuliaan manusia.

Ayat ini dibuka dengan seruan d.ﬂ\ Qﬂ\ ", suatu panggilan
yang dipahami para mufasir sebagai seruan yang menandakan adanya
“kewajiban moral” yang lahir dari identitas keimanan seseorang. Ibn ‘Asyur
menjelaskan bahwa panggilan ini berfungsi sebagai tanbih (peringatan)
bahwa larangan-larangan berikut bukan sekadar aturan sosial, tetapi
berkaitan langsung dengan kualitas keimanan itu sendiri (Ibn ‘Asytr, 1984).
Dengan demikian, etika sosial yang ditegakkan dalam ayat ini merupakan
bagian dari pembentukan integritas spiritual. Ketika larangan-larangan
tersebut dilanggar, maka bukan hanya hubungan sosial yang rusak, tetapi
juga kedalaman iman dan kemurnian batin seorang Muslim ikut terkikis.
Al-Qurtubi menekankan bahwa gaya bahasa ayat ini mengisyaratkan bahwa
mengabaikan adab sosial berarti mengabaikan haqq al-iman (hakikat iman)
(Al-Qurtubri, 2006).

Ayat ini kemudian mengemukakan tiga larangan pokok yang berkaitan
dengan bentuk-bentuk dehumanisasi sosial maupun verbal. Larangan
pertama adalah larangan untuk saling mengolok-olok (i:,i;ﬁ\) sebagaimana
firman Allah: ,;j."/s u,:j;ej.;:.éﬁ Menurut al-Tabari, al-sukhriyah adalah tindakan
merendahkan seseorang dengan ucapan atau isyarat yang membuatnya
tampak hina di hadapan orang lain (Al-Tabari, 2001).

Al Qu}‘ an memberlkan alasan moral yang tajam melalui kalimat “’ <
’ \y)}\: a)”, yaitu kemungkinan bahwa orang yang diremehkan justru
Y:l;h tinggi dera]atnya di sisi Allah. Tafsir al-Mishbah karya Quraish Shihab
menjelaskan bahwa kalimat ini merupakan kritik terhadap struktur sosial
yang menilai kemuliaan berdasarkan faktor lahiriah, bukan kualitas batin
(Shihab, 2002). Dalam konteks digital, bentuk sukhriyah hadir melalui
meme merendahkan, video parodi yang mempermalukan, hingga komentar
yang melecehkan. Riset kontemporer bahkan menunjukkan bahwa praktik
digital mockery merupakan salah satu sumber utama dehumanisasi online
(Nasrullah, 2020).

Larangan kedua adalah larangan mencela, yang disebut J,.JS\
sebagaimana firman-Nya: V&.‘u JAL \1} Istilah al-lamz merujuk pada
penghinaan halus berupa sindiran, gestur meremehkan, atau komentar
pedas yang tidak tampak frontal tetapi menyakitkan secara batin.
Menariknya, penggunaan kata rﬁzg\ (diri kalian sendiri) menunjukkan
bahwa komunitas beriman adalah satu tubuh, sehingga merendahkan orang
lain sama halnya merusak martabat diri sendiri. Prinsip ini sejalan dengan
hadis “al-mu’minu mir’atu al-mu’min” (orang beriman adalah cermin bagi
saudaranya), yang diriwayatkan oleh Abu Dawud alam dunia digital, bentuk
lamz sering tampak dalam subtle insults, toxic sarcasm, dan komentar pasif-
agresif. Penelitian dalam Journal of Social and Personal Relationships (2019)
menunjukkan bahwa bentuk penghinaan terselubung memiliki dampak
psikologis yang tidak kalah berat dibandingkan serangan langsung.

_. Larangan ketiga adalah pemberian label atau_ Julukan buruk jL.J\
u\.«NL sebagaimana ditegaskan melalui kalimat: u\.LNL 53 Yj Menurut

44



M. Rizkhan Arsyi, M. Rama Haqiqi, M. Mubinullah, Nurusshobah
45 Reaktualisasi Etika Qur’ani Melawan Dehumanisasi Digital

Ibn Kathir, al-tanabuz bi al-algab berarti memanggil dengan gelar yang
mengandung penghinaan, baik karena masa lalu, kekurangan fisik, maupun
identitas sosial seseorang. Hadis Nabi juga memperingatkan bahwa seorang
Muslim tidak boleh memanggil saudaranya dengan panggilan yang tidak ia
sukai (HR. Muslim). Dalam konteks digital, praktik ini tampak dalam body
shaming, hate labeling, penggunaan tagar peyoratif, hingga cyberbullying.
Bahwa gelar peyoratifdi media sosial berpengaruh kuatterhadap munculnya
depresi dan penurunan harga diri korban.

Setelah menjelaskan tiga larangan tersebut, Al-Qur’an memberlkan
evaluasi moral melalui firman-Nya: Q\..,N\ 3% ")...A\ {;..N\ J.p Al-Qurtubi
menjelaskan bahwa ayat ini menegaskan bahwa perilaku merendahkan
martabat manusia tergolong fusiq, yaitu penyimpangan moral yang
bertentangandengantuntunaniman.Halinimenunjukkanbahwapenghinaan
bukan sekadar pelanggaran etika, tetapi sekaligus pelanggaran spiritual.
Ayat ini kemudian ditutup dengan ancaman: Q)JLLJ\ ;J: JJJ\J X S‘JU’U’ yang
menandakan bahwa orang yang tidak bertobat dari perilaku dehumanisasi
tergolong zalim (Ramli, 2018). Zalim dalam perspektif Al-Qur’an adalah
tindakan menempatkan sesuatu tidak pada tempatnya, termasuk merusak
kehormatan manusia yang seharusnya dijaga. Dalam literatur etika Islam
kontemporer, tindakan merendahkan orang lain dipandang sebagai
pelanggaran terhadap prinsip karamah insaniyyah (martabat manusia) yang
menjadi landasan utama etika sosial.

Secara keseluruhan, Surah Al-Hujurat ayat 11 memberikan prinsip
fundamental perlindungan martabat manusia. Ketiga larangan sukhriyah,
lamz, dan tanabuz menjadi mekanisme al-Qur’an untuk mencegah
dehumanisasi dalam masyarakat, baik dalam interaksi langsung maupun
melalui ruang digital. Ayat ini memberikan kerangka etika Qur’ani yang kuat
untuk membangun komunikasi yang beradab, menghargai keberagaman,
serta menjaga integritas spiritual. Temuan ini sejalan dengan penelitian
Nuning Nurhayati yang menyatakan bahwa degradasi akhlak di media sosial
sebagian besar berakar dari hilangnya kontrol moral dan spiritual dalam
komunikasi digital. Dengan demikian, ajaran Surah Al-Hujurat ayat 11 tetap
relevan dan urgen sebagai pedoman menghadapi tantangan etika dan krisis
spiritualitas di era media digital.

2. Asbab al-Nuziil

Para ulama tafsir mengemukakan beberapa riwayat yang menjelaskan
latar turunnya Surah Al-Hujurat ayat 11. Meskipun terdapat variasi dalam
detail periwayatannya, seluruhriwayatmenunjukkan polasosialyangserupa,
yakni masih kuatnya kebiasaan jahiliah berupa tindakan merendahkan dan
mengejek kelompok lain berdasarkan suku, penampilan fisik, atau status
sosial. Al-Wahidl meriwayatkan bahwa ayat ini turun berkenaan dengan
sekelompok laki-laki dari Bani Tamim yang memperolok kaum Muslim
lain karena perbedaan identitas sosial mereka (Al-Wahidi, 1991). Riwayat
lain yang dikemukakan Ibn Kathir menunjukkan bahwa sebagian sahabat
memanggil sahabat lainnya dengan gelar buruk yang merujuk pada masa



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 36-54

sebelum mereka memeluk Islam, sehingga memunculkan rasa malu dan
penghinaan tersembunyi.

Variasi riwayat tersebut memperlihatkan bahwa persoalan utama
yang hendak dikoreksi ayat ini bukan hanya pada satu insiden sejarah, tetapi
pada pola relasi sosial yang diwarisi dari budaya pra-Islam. Kehadiran ayat
ini menjadi instrumen moral yang menegakkan nilai egalitarianisme dalam
masyarakat Muslim, dengan menegaskan bahwa kehormatan manusia
tidak didasarkan pada status sosial, garis keturunan, ataupun atribut
duniawi lainnya (Shihab, 2002). Dengan demikian, asbab al-nuzul ayat ini
menunjukkan proses transformasi moral-spiritual menuju masyarakat yang
adil, santun, dan menjunjung tinggi martabat manusia.

3. Pokok Pesan Etika Sosial

Surah Al-Hujurat ayat 11 mengandung prinsip-prinsip dasar etika
sosial yang bersifat universal. Terdapat tiga pesan utama dari ayat ini yang
relevan untuk membentuk masyarakat beradab dan berkualitas spiritual.
Pertama, ayat ini menekankan penghormatan terhadap martabat manusia
sebagai dimensi penting dalam interaksi sosial. Islam memandang setiap
manusia sebagai makhluk yang memiliki karamah insaniyyah yang tidak
boleh dilanggar melalui ejekan, penghinaan, atau pemanggilan dengan
gelar buruk. Penghormatan martabat manusia merupakan fondasi etis
untuk mencegah kekerasan verbal maupun simbolik. Kedua, ayat ini
menggarisbawahi kesetaraan spiritual antarmanusia. Ungkapan bahwa
seseorang yang direndahkan “bisa jadi lebih baik di sisi Allah” menegaskan
bahwa ukuran kemuliaan sejati bukan terletak pada status sosial atau
identitas komunal, melainkan ketakwaan (Al-Farmawi, 1997). Dengan
demikian, ayat ini membongkar persepsi superioritas yang menjadi akar
munculnya tindakan merendahkan orang lain.

Ketiga, ayat ini menegaskan pentingnya adab komunikasi sebagai
sarana menjaga kohesi sosial. Larangan al-sukhriyah (mengolok-olok), al-
lamz (mengejek atau merendahkan), dan al-tanabuz bi al-algab (memanggil
dengan gelar buruk) menunjukkan bahwa kata-kata memiliki dampak
sosial dan emosional yang besar. Ucapan yang tidak terkendali dapat
memicu konflik, merusak persaudaraan, dan menurunkan kualitas spiritual
seseorang. Karena itu, pengendalian diri dalam berkomunikasi merupakan
bagian dari kesadaran spiritual dan etika sosial yang ditekankan oleh Al-
Qur’an.

Rekonstruksi Adab Komunikasi dalam Perspektif Tafsir Al-Mishbah

Quraish Shihab (lahir 1944 di Rappang, Sulawesi Selatan) merupakan
salah satu ulama dan mufasir Indonesia kontemporer yang produktif dan
berpengaruh. Ia menempuh pendidikan sarjana, magister, dan doktoral di
Universitas al-Azhar, Kairo, dalam bidang Tafsir dan Ulumul Qur’an, serta
dikenal sebagai sarjana Muslim yang menggabungkan pendekatan linguistik,
sosial, dan moral dalam menafsirkan Al-Qur’an (Shihab, 2002). Sebagai
akademisi, ia pernah menjabat Rektor IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta dan

46



M. Rizkhan Arsyi, M. Rama Haqiqi, M. Mubinullah, Nurusshobah
47 Reaktualisasi Etika Qur’ani Melawan Dehumanisasi Digital

Menteri Agama RI. Karya-karyanya banyak berfokus pada isu-isu keislaman
modern, etika sosial, dan dialog antaragama.

Tafsir al-Mishbah, karya 15 jilid, merupakan kontribusi monumental
Shihab dalam dunia tafsir Nusantara. Ia menggambarkan metodologi
tafsirnya sebagai “tafsir tematik dalam bingkai tartib mushafi”, yakni
mengalir mengikuti urutan mushaf tetapi dengan penekanan pada
relevansi tematik dan etika sosial dalam konteks kekinian (Shihab, 2002).
Tafsir ini mengutamakan pendekatan kontekstual (ma‘nawi), menonjolkan
analisis bahasa Arab klasik, dan memadukannya dengan fenomena sosial
masyarakat modern. Karena itu, penafsiran Shihab atas Surah al-Hujurat
sering dijadikan rujukan utama dalam kajian etika sosial Al-Qur’an. Surah
Al-Hujurat ayat 11 tersebut berbunyi:

N i 15 556 &) e Q,,jwyjms PRI
1355 N3 ;w,,\ 5408 Y5 G4ie Vs 5SS Q\w&ug o
r.:buuj """"rju”)d\"’m/’/dj—“"”) \J\J...u;f

Artinya: Wahai orang-orang yang beriman, janganlah suatu kaum
mengolok-olok kaum yang lain (karena) boleh jadi mereka (yang
diolok-olokkan itu) lebih baik daripada mereka (yang mengolok-olok)
dan jangan pula perempuan-perempuan (mengolok-olok) perempuan
lain (karena) boleh jadi perempuan (yang diolok-olok itu) lebih baik
daripada perempuan (yang mengolok-olok). Janganlah kamu saling
mencela dan saling memanggil dengan julukan yang buruk. Seburuk-
buruk panggilan adalah (panggilan) fasik setelah beriman. Siapa yang
tidak bertobat, mereka itulah orang-orang zalim (Q.S. Al-Hujurat, 11).

1. Larangan Merendahkan dan Mengejek

Quraish Shihab menegaskan bahwa larangan merendahkan yas’khar
(J’_;:é) dalam Surah al-Hujurat ayat 11 merupakan pilar utama etika sosial
Al-Qur’an. Ia menjelaskan bahwa ayat ini tidak hanya mengatur perilaku
interpersonal secara sederhana, tetapi berfungsi sebagai koreksi teologis
terhadap budaya jahiliah yang menganggap superioritas sosial sebagai alat
legitimasi untuk merendahkan orang lain. Ia menguraikan bahwa dalam
struktur sosial pra-Islam, penghinaan terhadap kelompok lain dipraktikkan
secara terbuka sebagai strategi mempertahankan hierarki, memperkuat
kehormatan suku, atau menunjukkan dominasi politik dan ekonomi. Melalui
ayat ini, al-Qur’an mendekonstruksi paradigma tersebut dengan mengganti
standar kemuliaan dari faktor duniawi menuju dimensi ketakwaan dan
integritas moral (Watt, 1953).

Menurut Shihab, tindakan merendahkan orang lain bersumber dari
kesombongan moral takabbur akhlaqi (&Y&D\fﬁ sebuah penyakit hati yang
membuat seseorang merasa lebih berharga bukan karena kualitas spiritual,
tetapi karena ilusi akan keunggulan sosial atau material. [a menekankan



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 36-54

bahwa manusia tidak pernah mengetahui hakikat derajat ruhani orang
lain di sisi Allah. Karena itu, ketika seseorang mengejek atau meremehkan
sesamanya, ia sesungguhnya sedang memperlihatkan kehinaan moralnya
sendiri. Sikap ini bukan hanya menyalahi etika sosial Islam, tetapi juga
merusak proses penyucian jiwa (tazkiyah) yang menjadi tujuan utama
ajaran Qur’ani (Shihab, 1996).

Dalam konteks kehidupan digital, Shihab melihat bahwa larangan ini
menjadi semakin relevan. Fenomena sukhriyah (i 5Z) baik dalam bentuk
cyberbullying, body shaming, meme penghinaaﬁ, komentar sarkastik,
hingga ujaran kebencian muncul karena hilangnya kesadaran spiritual
yang seharusnya membimbing perilaku manusia. Dunia maya menyediakan
ruang anonim dan bebas konsekuensi, yang sering kali membuat seseorang
merasa tidak diawasi, sehingga dengan mudah melanggar adab komunikasi.
Shihab menegaskan bahwa hilangnya kendali diri ini merupakan tanda
nyata degradasi spiritual; seseorang yang merefleksikan kehadiran Allah
dalam setiap ucapannya tidak akan bersedia menyakiti jiwa orang lain atau
mempermalukan sesama manusia.

2. Makna al-Sukhriyah, al-Lamz, dan al-Tanabuz bi al-Alqab

Al-Sukhriyah (35 52)))

Shihab menjelaskan bahwa al-sukhriyah merupakan tindakan
merendahkan orang lain dengan cara memperolok, mempermalukan, atau
mengejek untuk menurunkan martabatnya. la memerinci bahwa sukhriyah
tidak hanya terjadi melalui ucapan verbal, tetapi juga dalam bentuk non-
verbal, seperti gestur mengejek, ekspresi merendahkan, penyebaran
foto atau video penghinaan, dan tindakan digital lain yang bertujuan
mempermalukan seseorang di hadapan publik. Dalam dunia media sosial,
bentuk-bentuk sukhriyah yang paling dominan misalnya membuat meme
penghinaan, konten satir yang melecehkan, video editan manipulatif, atau
komentar publik yang mengekspos kekurangan fisik seseorang. Bagi Shihab,
bentuk-bentuk penghinaan ini bukan hanya menyakiti individu, tetapi
juga merusak ikatan sosial dan menyulut budaya komunikasi yang penuh
permusuhan.

Al-Lamz (j_;‘m)

Al-lamz diartikan Shihab sebagai tindakan mencela secara terselubung
mengandung unsur sindiran, insinuasi, atau gestur samar yang melukai
harga diri seseorang. Menurutnya, lamz sering kali lebih berbahaya daripada
sukhriyah karena penyampaiannya halus dan dibungkus humor atau
candaan, sehingga masyarakatsering menormalisasikannya (Shihab,2002).Di
media sosial, lamz muncul dalam bentuk komentar sinis yang merendahkan
kemampuan seseorang, dark jokes yang menyudutkan identitas tertentu,
atau konten sindiran yang disampaikan dengan nada meremehkan. Menurut
Shihab, lamz lahir dari penyakit hati seperti iri, dengki, atau kegagalan
mengakui kelebihan orang lain. Oleh karena itu, larangan lamz bukan hanya
perintah etika sosial, tetapi bagian dari proses pembersihan hati (tazkiyah

48



M. Rizkhan Arsyi, M. Rama Haqiqi, M. Mubinullah, Nurusshobah
49 Reaktualisasi Etika Qur’ani Melawan Dehumanisasi Digital

al-nafs) yang bertujuan menumbuhkan kerendahan hati dan pengendalian
diri.
Al-Tanabuz bi al-Alqab (;f\.ﬁ\?\;jj e)))

Al-tanabuz bi al-alqéb dipahami Shihab sebagai tindakan memberikan
julukan, label, atau gelar yang tidak disukai seseorang, baik untuk tujuan
mempermalukan, mendiskreditkan, maupun menyematkan identitas
yang merendahkan. Ia menyatakan bahwa praktik tanabuz merampas
hak seseorang atas identitas dirinya dan memaksanya menerima stigma
sosial yang melekat dalam julukan tersebut (Shihab, 2002). Di media sosial,
praktik ini tampak dalam bentuk character assassination, pelabelan yang
merendahkan (misalnya “cebong”, “kampret”, “bodoh”, “failed human”),
hingga pembuatan sebutan viral yang mengarah pada penghinaan kolektif.
Shihab menyebut bahwa tanabuz merupakan bentuk dehumanisasi karena
menurunkan seseorang menjadi sekadar “label”, bukan individu dengan
martabat dan perasaan. Dalam konteks sosiologis, pemberian label negatif
berpotensi melahirkan segregasi sosial dan konflik antarkelompok.

3. Pesan Spiritualitas dan Kemuliaan Manusia

Shihab menegaskan bahwa pesan utama Surah al-Hujurat ayat 11
adalah penegasan konsep karamah insdaniyyah (sl 'Ju\JS) kemuliaan
manusia yang dianugerahkan Allah tanpa diskriminasi etnis, suku, gender,
maupun status sosial. Dalam pandangannya, larangan mengejek, mencela,
dan memberi julukan buruk bukan sekadar aturan etika sosial, tetapi
ekspresi dari prinsip teologis bahwa setiap manusia memiliki nilai sakral
yang harus dijaga. Menghina sesama berarti meremehkan ciptaan Allah,
dan secara tidak langsung menunjukkan kurangnya penghayatan spiritual
(Saeed, 2014).

Selain itu, Shihab menekankan bahwa kesalehan spiritual tidak hanya
tampak dalam ibadah ritual, tetapi tercermin dalam ucapan, bahasa tubuh,
dan cara seseorang memperlakukan orang lain. Lisan adalah cermin hati;
seseorang yang lisannya kotor tidak sedang mengalami kerusakan pada
tutur katanya semata, tetapi juga pada struktur batin dan kesadarannya
(Shihab, 2011). Ia menegaskan bahwa perilaku verbal yang menyakiti orang
lain baik secara langsung maupun melalui media digital mengindikasikan
keretakan spiritual yang harus segera diperbaiki melalui introspeksi,
empati, dan penguatan kesadaran iman.

Dalam konteks media sosial, kehilangan kesadaran spiritual ini
membuat manusia melihat sesamanya bukan sebagai subjek bermartabat,
tetapi sebagai objek konsumsi hiburan, bahan konten, atau target
pelampiasan emosi. Bahwa setiap ucapan adalah amanah moral, dan
setiap interaksi digital harus dipandu oleh prinsip tagwa, empati, dan
penghormatan terhadap martabat ilahiah manusia (Said, 2022) Tanpa
fondasi spiritual ini, dunia digital berubah menjadi ruang kekerasan verbal
yang mengikis nilai-nilai kemanusiaan.

Penafsiran Quraish Shihab terhadap Surah al-Hujurat ayat 11



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 36-54

menunjukkan bahwa Al-Qur’an menata relasi sosial dan moral melalui dua
pesan utama: pertama, larangan tegas terhadap tindakan merendahkan,
mengejek, mencela, dan pemberian julukan peyoratif sebagai bentuk
penjagaan terhadap karamah insaniyyah; kedua, penegasan dimensi spiritual
bahwa kualitas ucapan merupakan cerminan kebersihan batin dan
kedewasaan iman seseorang. Shihab menegaskan bahwa ayatinitidak hanya
mengatur etika interpersonal, tetapi juga berfungsi sebagai mekanisme
pencegahan terhadap berbagai bentuk dehumanisasi yang merusak kohesi
sosial. Dalam konteks media sosial yang sarat kekerasan simbolik, agresi
verbal, dan budaya saling merendahkan, penafsiran Shihab menghadirkan
landasan normatif yang sangat relevan bagi pengembangan etika digital
yang berorientasi pada kemanusiaan, empati, serta kesadaran spiritual
yang menuntun perilaku bermedia secara lebih beradab.

Dalam konteks media sosial, ayat ini dapat diinterpretasikan sebagai
larangan untuk menggunakan media sosial sebagai sarana untuk mengolok-
olok, merendahkan, atau mencari-cari kesalahan orang lain. Media sosial
dapat menjadi sarana untuk meningkatkan spiritualitas dan keimanan
jika digunakan dengan bijak, namun dapat juga menjadi sarana untuk
dehumanisasi dan krisis spiritualitas jika digunakan dengan tidak bijak (
Kurtz, 2015).

Kontekstualisasi Etika Al-Qur’an dalam Memitigasi Dehumanisasi di Ruang Siber

Ayat-ayat Surah al-Hujurat, khususnya ayat 11-12, memuat prinsip
etika sosial dan spiritual yang relevansinya melampaui batas ruang dan
waktu. Dalam perspektif hermeneutik, teks Qur’ani tidak dipahami sebagai
pesan statis, melainkan sebagai nilai moral yang terus berdialog dengan
konteks sosial yang berkembang. Penafsiran Quraish Shihab dalam Tafsir al-
Mishbah menegaskan bahwa larangan mengejek (sukhriyah), mencela (lamz),
memberi julukan buruk (tanabuz bi al-alqab), serta prasangka, tajassus, dan
gibah bukan hanya ditujukan pada masyarakat Arab masa pewahyuan, tetapi
menjadi pedoman etis universal bagi seluruh bentuk interaksi manusia.
Ketika horizon teks tersebut dipertemukan dengan horizon media sosial
ruang komunikasi yang cepat, terbuka, dan sering kali minim kontrol moral
maka pesan Surah al-Hujurat tampil semakin aktual. Berbagai kajian etika
digital menunjukkan bahwa media sosial dapat menjadi sarana penyebaran
kemanusiaan dan spiritualitas, tetapi pada saat yang sama berpotensi
melahirkan dehumanisasi, konflik simbolik, dan degradasi moral ketika
kehilangan orientasi etik (Piliang, 2018).

Untuk memperjelas hubungan analitis antara teks Qur’ani dan
realitas digital, konsep-konsep etika tersebut dapat dipetakan secara
sistematis. Sukhriyah beririsan dengan praktik cyberbullying, body shaming,
dan budaya mempermalukan secara publik; tanabuz bi al-algab tampak
dalam praktik labeling dan stereotyping melalui komentar dan meme; tajassus
berkaitan dengan doxing dan pengungkapan data pribadi; sementara gibah
beresonansi dengan gosip digital, penyebaran rumor, dan hoaks. Pemetaan
ini menunjukkan bahwa Surah al-Hujurat ayat 11-12 tidak hanya mengatur

50



M. Rizkhan Arsyi, M. Rama Haqiqi, M. Mubinullah, Nurusshobah
51 Reaktualisasi Etika Qur’ani Melawan Dehumanisasi Digital

etika interpersonal, tetapi juga menyediakan kerangka kritik terhadap
bentuk-bentuk kekerasan simbolik yang bekerja melalui algoritma, budaya
viral, dan logika konsumsi informasi di media sosial.

Fenomena di Indonesia mengonfirmasi relevansi tersebut. Kasus body
shaming terhadap atlet voli Megawati Hangestri memperlihatkan bagaimana
sukhriyah dan tanabuz bi al-algab dinormalisasi dalam ruang komentar publik.
Demikian pula, beredarnya video manipulatif yang menampilkan Menteri
Keuangan RI, Sri Mulyani, seolah-olah menyebut “guru adalah beban negara”
menampakkan bagaimana gibah, fitnah, doxing, dan hoaks dapat memicu
dehumanisasi dalam skala luas (Kominfo RI, 2024). Kasus-kasus ini tidak
sekadar contoh empiris, tetapi berfungsi sebagai alat baca untuk melihat
bagaimana nilai Qur’ani dilanggar dan bagaimana pelanggaran tersebut
berdampak pada martabat manusia.

Penelitian ini menunjukkan bahwa penafsiran Quraish Shihab terhadap
Surahal-Hujuratayat11-12 dapatdijadikan kerangkaetikauntuk memahami
sekaligus merespons dehumanisasi digital dalam bentuk cyberbullying, body
shaming, hate speech, maupun doxing. Menurut Shihab, tindakan mengolok-
olok dan mencari-cari kesalahan orang lain bertentangan dengan prinsip
karamah insaniyyah, yakni martabat manusia yang dimuliakan Allah (Tempo,
2023). Praktik tersebut bukan hanya merusak relasi sosial, melainkan juga
merefleksikan krisis spiritualitas yaitu melemahnya kesadaran transenden
dalam diri pelaku (Shihab, 2002). Karena itu, penggunaan media sosial
yang santun, empatik, dan berorientasi pada kebaikan merupakan tuntutan
moral yang berakar pada etika Qur’ani.

Dari sisi konseptual, penelitian ini menawarkan kerangka etika
Qur’ani berbasis hermeneutik untuk membaca dinamika komunikasi
digital melalui tiga dimensi: (1) dimensi martabat, yang menempatkan
perlindungan karamah insaniyyah sebagai dasar etika; (2) dimensi relasional,
yang menuntut pengendalian ujaran destruktif agar tidak melahirkan
dehumanisasi; dan (3) dimensi spiritual, yang menumbuhkan kesadaran
akuntabilitas di hadapan Tuhan. Di sinilah kontribusi teoretis penelitian
ini: menghadirkan kategori analitis yang menghubungkan ayat-ayat Surah
al-Hujurat dengan fenomena kekerasan simbolik dalam budaya digital.

Secara praktis, temuan ini memberi implikasi bagi dunia pendidikan,
kebijakan, dan budaya masyarakat. Dalam pendidikan, integrasi antara
pelajaran agama, akhlak, dan literasi digital diharapkan melahirkan
kesadaran etis dalam penggunaan media sosial. Pendidikan tidak cukup
menekankan aspek teknis, tetapi harus menanamkan penghormatan
terhadap martabat manusia serta larangan mencela (Bagir, 2020). Pada
level sosial dan kebijakan publik, kampanye literasi digital, pembinaan
komunitas daring, dan penguatan regulasi platform diperlukan untuk
menekan agresi verbal dan praktik dehumanisasi (Kholifah, 2021;
Setiawan, 2021). Penguatan modal sosial yang berakar pada nilai Qur’ani
saling menghormati, berprasangka baik, dan menjaga kehormatan sesame
menjadi fondasi bagi terbentuknya budaya digital yang beradab.



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 36-54

Pada akhirnya, penelitian ini membuka ruang bagi kajian lanjutan
mengenai bagaimana nilai-nilai Qur’ani berinteraksi dengan dinamika
komunikasi digital yang terus berubah. Diperlukan penelitian lebih
mendalam tentang mekanisme internalisasispiritualitas, etikainteraksi, dan
penghormatan martabat manusia dalam praktik media sosial kontemporer.
Dengan demikian, Surah al-Hujurat tidak hanya dipahami sebagai teks
normatif, tetapijuga sebagai pedoman aplikatif dalam merancang ekosistem
digital yang etis, humanis, dan selaras dengan prinsip moral Islam.

Kesimpulan

Penelitian ini menyimpulkan bahwa fenomena dehumanisasi dan krisis
spiritualitas di media sosial berakar pada pengabaian terhadap nilai
kemuliaan manusia (karamah insaniyyah) dan melemahnya kendali moral
transendental. Melalui analisis terhadap Surah al-Hujurat ayat 11 dalam
Tafsir al-Mishbah, ditemukan bahwa Al-Qur’an mentransformasi larangan
verbal—seperti mengejek, mencela, dan memberi julukan buruk—menjadi
mekanisme perlindungan martabat manusia yang integral dengan integritas
iman. Penafsiran Quraish Shihab menegaskan bahwa etika komunikasidigital
bukan sekadar persoalan teknis literasi, melainkan manifestasi dari kualitas
spiritual dan kedewasaan batin seseorang. Dengan demikian, penghormatan
terhadap sesama diruang siber diposisikan sebagai standar kesalehan sosial
yang menguji konsistensi keimanan di era digital. Meskipun penelitian ini
memberikan kerangka etis yang kuat, terdapat keterbatasan pada lingkup
metodologi yang berfokus pada analisis tekstual dan pemikiran tokoh
tunggal. Kedalaman analisis teoretis ini belum didukung oleh data empiris
mengenai pola internalisasi nilai-nilai tersebut di kalangan pengguna
media sosial secara luas. Oleh karena itu, penelitian selanjutnya perlu
mengeksplorasi dialog antar-tafsir yang lebih beragam serta menerapkan
metode etnografi digital atau survei perilaku untuk mengukur efektivitas
nilai-nilai Qur’ani dalam mereduksi agresi verbal di ruang publik virtual.
Pengembangan studi ini diharapkan dapat berkontribusi pada perumusan
kebijakan etika digital yang berbasis pada nilai kemanusiaan universal dan
spiritualitas Islam.

Daftar Pustaka

Ahmad, M. (2020). Analisis tafsir Quraish Shihab tentang Al-Qur’an Surah
Al-Hujurat ayat 11 dan 12. Jurnal Studi Al-Qur’an, 16(1), 1-15.

Al-Dhahabi, M. H. (2000). Al-tafsir wa al-mufassirun (Vol. 1). Cairo, Egypt:
Maktabah Wahbah.

Al-Farmawi, A. H. (1997). Al-bidayah fi al-tafsir al-mawdi‘i. Cairo, Egypt:
Al-Hadarah.

Al-Ghazali, A. H. (n.d.). Thya’ ‘ulim al-din (Vol. 3). Beirut, Lebanon: Dar al-
Ma‘rifah.

Al-Ghazali, A. H. (2011). Ihya’ ‘ulum al-din (Vol. 3). Beirut, Lebanon: Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyyah.

52



M. Rizkhan Arsyi, M. Rama Haqiqi, M. Mubinullah, Nurusshobah
53 Reaktualisasi Etika Qur’ani Melawan Dehumanisasi Digital

Al-Qurtubi. (2006). Al-jami‘ li ahkam al-Qur’an (Vol. 16). Beirut, Lebanon:
Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Al-Razi, F. al-D. (n.d.). Al-tafsir al-kabir (Vol. 30). Beirut, Lebanon: Dar al-
Fikr.

Al-Tabari. (2001). Jami” al-bayan fi ta’wil al-Qur’an (Vol. 22). Cairo, Egypt:
Dar Hijr.

Al-Wahidi. (1991). Asbab al-nuzil. Beirut, Lebanon: Dar al-Kutub al-'IImiyyah.

Bagir, Z. A. (2020). Spiritual crisis in the digital age. Journal of Islamic Ethics,
5(2),87-90.

Departemen Agama RI. (2019). Al-Qur’an dan terjemahannya. Jakarta,
Indonesia: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an.

Fatimah, S. (2019). Penggunaan media sosial dan dehumanisasi. Jurnal
Komunikasi dan Media, 13(2), 1-10.

Hamka. (2016). Tasawuf modern. Jakarta, Indonesia: Republika.

Hikmah, N. (2024). Empati digital sebagai fondasi etika bermedia. Jurnal
Paedagogy P41, 4(2).

Ibn ‘Asyur. (1984). Al-tahrir wa al-tanwir (Vol. 26). Tunis, Tunisia: Dar
Sahnun.

Kholifah, S. (2021). Internalisasi nilai-nilai Qur’ani dalam pendidikan
akhlak untuk meningkatkan literasi digital peserta didik (Unpublished
master’s thesis). UIN Sunan Ampel, Surabaya, Indonesia.

Kominfo RI. (2024). Siaran pers Nomor 02/HM/KOMINFO/01/2024 tentang
penanganan hoaks. Jakarta, Indonesia: Kementerian Komunikasi dan
Informatika.

Krippendorff, K. (2013). Content analysis: An introduction to its methodology
(3rd ed.). Los Angeles, CA: Sage Publications.

Kurtz, L. (2015). Media dan spiritualitas. Yogyakarta, Indonesia: Kanisius.

Nasr, S. H. (2002). Islam and the plight of modern man. Chicago, IL: ABC
International.

Nasrullah, R. (2020). Media sosial: Perspektif komunikasi, budaya, dan
sosioteknologi. Jakarta, Indonesia: Prenadamedia.

Nurhayati, N. (2022). Media sosial dan degradasi akhlak. JIC Nusantara,
3(1).

Piliang, Y. A. (2018). Trans-politik: Media, budaya, dan dehumanisasi.
Yogyakarta, Indonesia: Jalasutra.

Pratiwi, F., & Rohmiyati, Y. (2023). Ujaran kebencian di media sosial.
Discourse: Jurnal Ilmu Komunikasi, 6(2), 205-218.

Ramli. (2018). Etika dan moral dalam perspektif Islam. Jakarta, Indonesia:
Rajawali Pers.

Rizki, M. (2018). Penafsiran Quraish Shihab tentang Al-Qur’an Surah Al-
Hujurat ayat 11 dan 12. Jurnal Tafsir dan Ilmu Al-Qur’an, 12(1), 1-12.

Said, E. (2022). Media, politik, dan kekuasaan. Jakarta, Indonesia: Yayasan
Pustaka Obor Indonesia.



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 36-54

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir al-Mishbah (Vol. 12). Jakarta, Indonesia: Lentera
Hati.

Shihab, M. Q. (2005). Tafsir al-Mishbah: Pesan, kesan, dan keserasian Al-
Qur’an (Vol. 12). Jakarta, Indonesia: Lentera Hati.

Shihab, M. Q. (2007). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir maudhu‘i atas pelbagai
persoalan umat. Bandung, Indonesia: Mizan.

Smith, D. L. (2011). Less than human: Why we demean, enslave, and
exterminate others. New York, NY: St. Martin’s Press.

Tempo.co. (2023, July 17). Megawati Hangestri jadi korban body shaming di
media sosial. Tempo.co.

Turkle, S. (2011). Alone together. New York, NY: Basic Books.
Watt, W. M. (1953). Muhammad at Mecca. Oxford, England: Clarendon Press.

Wright, ]J. T., & Player, L. D. (2018). Dehumanization in social context.
Cambridge, England: Cambridge University Press.

54



