
Article

Dehumanisasi dan Krisis 
Spiritualitas di Media Sosial: 
Analisis Hermeneutik Surah 
Al-Ḥujurāt Ayat 11 dalam 
Tafsir Al-Mishbah
M. Rizkhan Arsyi1, M. Rama Haqiqi2, M. Mubinullah3, Nurusshobah4

Abstract

This study examines Surah al-Ḥujurāt verse 11 through an 
analysis of Quraish Shihab’s interpretation in Tafsir al-Mishbah 
to critically understand the phenomena of dehumanization and 
the crisis of spirituality in social media. In contrast to previous 
studies that tend to focus on normative social ethics or thematic 
analyses without deeply engaging with digital communication 
practices, this research offers a conceptual enrichment through 
a hermeneutical approach that connects the textual horizon, the 
interpretive process, and contemporary digital realities. Employing 
a qualitative library-based method, the study analyzes the structure 
of exegetical argumentation and its ethical-spiritual implications 
for online interaction. The findings indicate that the verse provides 
a value framework that functions transformatively in shaping social 
relations, particularly within digital spaces prone to bullying, hate 
speech, labeling, and polarization. Quraish Shihab’s interpretation 
emphasizes the importance of self-discipline, moral sensitivity, and 
public responsibility as guiding principles of communication. The 
hermeneutical refinement in this study demonstrates an operational 
linkage between Qur’anic messages and digital phenomena, ensuring 
that ethical prohibitions do not remain merely normative but serve as 
critical guidelines for fostering a more humane culture of interaction. 

1 Universitas Islam Negeri Mataram, Mataram, Indonesia;  
email : 240407027.mhs@uinmataram.ac.id

2 Universitas Islam Negeri Mataram, Mataram, Indonesia;  
email : 190601006@uinmataram.ac.id

3 Universitas Islam Negeri Mataram, Mataram, Indonesia;  
email : azwarmubinullah08@gmail.com

4 Universitas Islam Negeri Mataram, Mataram, Indonesia;  
email : shobahnurus15@gmail.com

PERADABAN JOURNAL OF  
RELIGION AND SOCIETY
Vol. 5, Issue 1, January 2026 

ISSN 2962-7958  

Page : 36-54
DOI: 
https://doi.org/10.59001/pjrs.v5i1.716

Copyright 
© The Author(s) 2026

This work is licensed under a 
Creative Commons Attribution 4.0 
International License



M. Rizkhan Arsyi, M. Rama Haqiqi, M. Mubinullah, Nurusshobah
Reaktualisasi Etika Qur’ani Melawan Dehumanisasi Digital37

The primary contribution of this study lies in formulating a framework of “Qur’anic 
digital ethics,” which expands the discourse on Islamic digital literacy while offering 
a conceptual basis for addressing dehumanization and the crisis of spirituality in the 
era of social media.

Keyword 

Dehumanization, digital ethics, hermeneutics, social media, spiritual crisis

Abstrak

Studi ini mengkaji Surah al-Ḥujurāt ayat 11 melalui pembacaan atas penafsiran 
Quraish Shihab dalam Tafsir al-Mishbah untuk memahami secara kritis gejala 
dehumanisasi dan krisis spiritualitas di media sosial. Dibandingkan penelitian 
sebelumnya yang lebih berhenti pada uraian etika sosial atau analisis tematik 
tanpa menghubungkannya secara mendalam dengan praktik komunikasi 
digital, penelitian ini menawarkan pengayaan konseptual melalui pendekatan 
hermeneutik yang menautkan horizon teks, proses penafsiran, dan realitas digital 
kontemporer. Metode yang digunakan adalah kualitatif berbasis studi kepustakaan 
dengan analisis terhadap bangunan argumentasi tafsir serta implikasi etik-
spiritualnya bagi interaksi daring. Hasil penelitian menunjukkan bahwa ayat 
tersebut menghadirkan kerangka nilai yang bekerja secara transformatif dalam 
menata relasi sosial, terutama pada ruang digital yang rentan terhadap praktik 
perundungan, ujaran kebencian, pelabelan, dan polarisasi. Penafsiran Quraish 
Shihab menegaskan pentingnya disiplin diri, kepekaan moral, dan tanggung jawab 
publik sebagai orientasi komunikasi. Penajaman hermeneutik dalam penelitian 
ini memperlihatkan keterkaitan operasional antara pesan Qur’ani dan fenomena 
digital, sehingga larangan etis tidak berhenti pada level normatif, tetapi berfungsi 
sebagai pedoman kritis untuk membangun budaya interaksi yang lebih manusiawi. 
Kontribusi utama penelitian ini terletak pada perumusan kerangka “akhlak digital 
Qur’ani” yang dapat memperluas diskursus literasi digital keislaman sekaligus 
menawarkan basis konseptual untuk merespons dehumanisasi dan krisis 
spiritualitas pada era media sosial.

Kata Kunci

Dehumanisasi, etika digital, hermeneutika, krisis spiritualitas, media sosial

Pendahuluan
Perkembangan teknologi informasi membawa perubahan besar pada cara 
manusia berinteraksi. Media sosial menciptakan ruang komunikasi yang 
terbuka, cepat, dan luas, tetapi sekaligus menghadirkan persoalan etika 
yang tidak sederhana. Berbagai praktik seperti perundungan siber, ejekan, 
pelabelan negatif, pencemaran nama baik, serta penyebaran prasangka kini 
mudah muncul dalam keseharian digital. Situasi tersebut mengindikasikan 
terjadinya proses dehumanisasi dan melemahnya dimensi spiritual, yang 
tampak pada berkurangnya pengendalian diri, sensitivitas moral, dan rasa 
tanggung jawab dalam komunikasi publik (Smith, 2011).

Dalam khazanah Islam, al-Qur’an memberikan panduan normatif 
untuk membangun tatanan sosial yang beradab. Surah al-Ḥujurāt ayat 11 
menegaskan larangan terhadap tindakan yang merendahkan martabat 
orang lain, baik melalui ejekan, pemberian julukan yang merugikan, maupun 
tindakan mempermalukan sesama. Ayat ini meneguhkan penghormatan 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 36-54 38
terhadap kehormatan manusia sebagai landasan relasi sosial (Departemen 
Agama RI, 2019). Namun, nilai tersebut belum banyak tercermin dalam 
praktik komunikasi digital, sehingga diperlukan pembacaan ulang yang 
lebih kontekstual agar pesan Qur’ani mampu memberikan arah bagi etika 
bermedia sosial.

Kajian sebelumnya mengenai etika media sosial dalam perspektif 
Islam umumnya masih bersifat deskriptif-normatif atau berhenti pada 
kajian tematik tafsir secara umum. Beberapa penelitian memang menyoroti 
isu moderasi, hoaks, dan adab bermedia, tetapi belum mengaitkan secara 
mendalam penafsiran ayat dengan fenomena dehumanisasi digital dan 
krisis spiritualitas di ruang daring. Sementara itu, studi tafsir terkait Surah 
al-Ḥujurāt cenderung menekankan etika sosial klasik tanpa mengeksplorasi 
implikasinya bagi komunikasi berbasis platform digital. Dari sini tampak 
research gap belum banyak penelitian yang memadukan pendekatan 
hermeneutik terhadap Surah al-Ḥujurāt ayat 11 dengan analisis kritis atas 
praktik komunikasi digital kontemporer, sehingga potensi etis ayat belum 
diformulasikan sebagai kerangka konseptual yang relevan bagi budaya 
media sosial.

Penafsiran Quraish Shihab dalam Tafsir al-Mishbah memberikan 
perspektif yang menonjolkan pentingnya menjaga kehormatan, kesantunan, 
dan empati dalam kehidupan sosial. Ia menilai bahwa sikap merendahkan, 
mencela, dan menumbuhkan prasangka merupakan bentuk pelanggaran 
moral yang dapat mengikis persatuan dan merusak harmoni masyarakat 
(Shihab, 2002). Mengkaji penafsiran ini menjadi penting karena membuka 
ruang dialog antara nilai Qur’ani dan realitas digital, sekaligus mendorong 
pembacaan yang lebih kritis terhadap praktik komunikasi di media sosial.

Dengan demikian, penelitian ini memiliki urgensi untuk menghadirkan 
pendekatan hermeneutik yang menghubungkan teks Qur’ani, konteks 
penafsiran, dan dinamika digital masa kini. Melalui analisis Surah al-
Ḥujurāt ayat 11 dalam perspektif Quraish Shihab, penelitian ini berupaya 
menunjukkan bagaimana nilai etis Qur’ani dapat digunakan sebagai pijakan 
untuk menilai, mengkritisi, dan menata kembali pola interaksi di ruang 
digital agar lebih manusiawi dan berkeadaban. Kontribusi penelitian ini 
mencakup dua aspek utama. Pada ranah teoretis, penelitian ini merumuskan 
konsep “akhlak digital Qur’ani” yang mengintegrasikan penghormatan 
martabat, pengendalian diri, dan tanggung jawab sosial sebagai kerangka 
analitis untuk memahami dehumanisasi dan krisis spiritualitas di media 
sosial. Pada ranah praktis, temuan penelitian dapat dimanfaatkan sebagai 
rujukan bagi pengguna, pendidik, dan pembuat kebijakan dalam merancang 
pedoman bermedia sosial yang lebih humanis dan bernuansa spiritual, 
sekaligus memperkuat literasi digital berbasis nilai Islam.

Dehumanisasi dan krisis spiritualitas di media sosial merupakan 
fenomena yang semakin menguat seiring dengan intensifikasi penggunaan 
platform digital dalam kehidupan sehari-hari. Interaksi daring yang 
ditandai oleh perundungan, ujaran kebencian, pelabelan, dan penghinaan 
menunjukkan tergerusnya nilai-nilai penghormatan terhadap martabat 



M. Rizkhan Arsyi, M. Rama Haqiqi, M. Mubinullah, Nurusshobah
Reaktualisasi Etika Qur’ani Melawan Dehumanisasi Digital39

manusia. Dalam konteks ini, Al-Qur’an Surah al-Ḥujurāt ayat 11 memberikan 
landasan normatif yang menegaskan larangan merendahkan, mencela, dan 
memberi julukan buruk kepada sesama, sebagai upaya menjaga kehormatan 
dan kohesi sosial. Pesan etik tersebut memiliki relevansi signifikan untuk 
dibaca ulang dalam menghadapi dinamika komunikasi di media sosial. 
Quraish Shihab, melalui Tafsir al-Mishbah, menegaskan bahwa ayat ini 
tidak hanya berfungsi sebagai pedoman etika sosial klasik, tetapi juga 
mengandung prinsip moral yang kontekstual dan aplikatif dalam realitas 
modern, termasuk dalam praktik komunikasi digital.

Sejumlah penelitian terdahulu telah mengkaji relevansi Surah al-
Ḥujurāt ayat 11 dalam konteks etika bermedia sosial. Ahmad (2020), 
misalnya, menunjukkan bahwa ayat tersebut memuat nilai-nilai moral 
fundamental yang berperan penting dalam membentuk perilaku komunikasi 
digital yang beradab. Penafsirannya terhadap pandangan Quraish Shihab 
menegaskan bahwa pengabaian prinsip penghormatan terhadap martabat 
manusia—seperti larangan mencela dan merendahkan—menjadi salah satu 
faktor utama munculnya perilaku destruktif di ruang digital. Temuan ini 
menempatkan tafsir Quraish Shihab sebagai basis etis yang relevan untuk 
memahami gejala dehumanisasi dalam interaksi daring.

Kajian lain oleh Fatimah (2019) menyoroti dampak media sosial 
terhadap perubahan moral dan spiritualitas remaja Muslim. Penelitian 
tersebut menyimpulkan bahwa media sosial berpotensi memicu 
dehumanisasi dan krisis spiritualitas apabila tidak disertai dengan 
internalisasi nilai-nilai moral yang kuat. Surah al-Ḥujurāt ayat 11, menurut 
Fatimah, dapat berfungsi sebagai pedoman etis untuk mencegah perilaku 
negatif seperti perundungan siber, penghinaan, dan pelabelan yang 
merendahkan. Fokus penelitian ini terletak pada aspek pendidikan moral 
remaja, dengan pendekatan Qur’ani sebagai kerangka normatif solutif.

Sementara itu, Rizki (2018) menekankan bahwa penafsiran Quraish 
Shihab terhadap Surah al-Ḥujurāt ayat 11 tidak hanya relevan untuk 
memahami praktik dehumanisasi, tetapi juga membuka peluang bagi 
media sosial sebagai sarana penguatan spiritualitas. Menurutnya, platform 
digital dapat dimanfaatkan untuk menyebarkan nilai-nilai Qur’ani dan 
memperkuat kesadaran keagamaan apabila digunakan dengan disiplin moral 
dan tanggung jawab etis. Penelitian ini memperluas cakupan pembahasan 
dengan menempatkan media sosial tidak semata sebagai sumber masalah, 
tetapi juga sebagai ruang potensial bagi transformasi nilai.

Meskipun demikian, kajian-kajian tersebut umumnya masih membahas 
aspek dehumanisasi dan spiritualitas secara terpisah atau menempatkannya 
dalam kerangka normatif yang belum terintegrasi secara konseptual. Masih 
terbatas penelitian yang secara khusus mengaitkan penafsiran Quraish 
Shihab terhadap Surah al-Ḥujurāt ayat 11 dengan dua persoalan utama—
dehumanisasi dan krisis spiritualitas—dalam satu kerangka analisis yang 
terpadu dan kontekstual dengan realitas media sosial. Kekosongan ini 
menunjukkan perlunya pendekatan yang tidak hanya menegaskan larangan 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 36-54 40
etis secara normatif, tetapi juga menjelaskan keterkaitan operasional antara 
pesan Qur’ani dan dinamika komunikasi digital.

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk 
menganalisis penafsiran Quraish Shihab atas Surah al-Ḥujurāt ayat 11 serta 
implikasinya dalam memahami dehumanisasi dan krisis spiritualitas di 
media sosial. Urgensi penelitian ini diperkuat oleh hadis Nabi Muhammad 
SAW, “Barang siapa beriman kepada Allah dan hari akhir, hendaklah ia 
berkata baik atau diam” (HR. Bukhari dan Muslim), yang menegaskan 
pentingnya pengendalian ucapan sebagai indikator keimanan, termasuk 
dalam bentuk ekspresi digital. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan 
tidak hanya berkontribusi pada pengayaan diskursus akademik tafsir dan 
etika Islam kontemporer, tetapi juga menawarkan dasar konseptual bagi 
penguatan etika komunikasi digital yang lebih manusiawi dan berorientasi 
spiritual.

Metode penelitian
Penelitian ini menerapkan metode kualitatif melalui pendekatan tafsir 
tematik (maudhu‘i) untuk menganalisis penafsiran M. Quraish Shihab 
terhadap Surah Al-Hujurat ayat 11 dalam Tafsir Al-Mishbah. Fokus penelitian 
diarahkan pada penggalian pesan etis Al-Qur’an sebagai respons terhadap 
fenomena dehumanisasi dan krisis spiritualitas di media sosial. Sumber 
data primer mencakup teks Al-Qur’an, khususnya Surah Al-Hujurat ayat 11, 
serta narasi penafsiran dalam Tafsir Al-Mishbah. Data sekunder diperoleh 
melalui penelusuran literatur terkait etika komunikasi digital, studi 
tafsir, dan konsep dehumanisasi dalam perspektif Islam (Shihab, 2002). 
Pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka (library research) 
guna menjamin kedalaman analisis terhadap teks otoritatif dan konteks 
sosial yang relevan. Analisis data dilakukan menggunakan teknik analisis 
isi (content analysis) dan analisis interpretatif. Analisis isi digunakan 
untuk mengidentifikasi tipologi moral, larangan, dan nilai kemanusiaan 
yang terkandung dalam ayat tersebut. Selanjutnya, analisis interpretatif 
digunakan untuk melakukan kontekstualisasi pemikiran Quraish Shihab 
terhadap problematika etika di ruang siber, seperti perundungan digital 
(cyberbullying) dan ujaran kebencian (Al-Dhahabi, 2000). Melalui integrasi 
metode ini, penelitian tidak hanya menghasilkan pemahaman tekstual, 
tetapi juga menawarkan signifikansi praktis yang selaras dengan dinamika 
kehidupan digital kontemporer

Hasil dan Pembahasan

Dinamika Dehumanisasi dan Krisis Spiritualitas di Ruang Digital
Secara etimologis, dehumanisasi berasal dari kata de-(penghapusan) 
dan human (manusia), sehingga merujuk pada proses merendahkan, 
menegasikan, atau menghapus nilai kemanusiaan seseorang. Dalam konteks 
sosial modern, dehumanisasi adalah tindakan memperlakukan manusia 
tidak sebagaimana layaknya manusia, baik melalui ujaran merendahkan, 
stereotip, maupun perlakuan yang menjatuhkan martabatnya (Write & 



M. Rizkhan Arsyi, M. Rama Haqiqi, M. Mubinullah, Nurusshobah
Reaktualisasi Etika Qur’ani Melawan Dehumanisasi Digital41

Player, 2018).  Nick Haslam menyebut dehumanisasi sebagai proses ketika 
individu atau kelompok dipersepsikan tidak memiliki sifat-sifat manusiawi 
seperti rasionalitas, emosi, dan moralitas (Haslam, 2006). 

Dehumanisasi merupakan konsep yang menggambarkan proses ketika 
nilai, martabat, dan kedudukan manusia direduksi sehingga seseorang tidak 
lagi dipandang sebagai pribadi yang utuh dan bermoral. Dalam perspektif 
psikologi sosial, dehumanisasi terjadi ketika individu atau kelompok 
disamakan dengan objek atau makhluk inferior sehingga tidak lagi 
dianggap layak memperoleh perlakuan etis. Proses ini dapat muncul dalam 
bentuk penghinaan verbal, penghilangan hak-hak sosial, hingga kekerasan 
simbolik yang melemahkan identitas seseorang. Dalam perspektif etika 
Islam, dehumanisasi bertentangan dengan prinsip karāmat al-insān bahwa 
setiap manusia dimuliakan oleh Allah dan memiliki hak untuk diperlakukan 
secara terhormat.

Dalam konteks media sosial, dehumanisasi memperoleh bentuk 
baru yang lebih masif dan cepat menyebar. Anonimitas, algoritma 
viralitas, dan kultur kompetisi tayangan menciptakan ruang yang rentan 
terhadap pengabaian nilai kemanusiaan. Praktik cyberbullying, hate speech, 
body shaming, doxing, hingga character assassination menjadi bentuk nyata 
dehumanisasi digital. Selain itu, fenomena group shaming dan digital mobbing 
sering kali mengarah pada penghancuran reputasi seseorang tanpa 
mempertimbangkan fakta maupun dampak psikologis korban. Penggunaan 
istilah-istilah peyoratif berbasis identitas sosial baik agama, ras, gender, 
maupun preferensi politik semakin memperlihatkan bahwa media sosial 
telah menjadi arena dimana martabat manusia kerap direndahkan secara 
terbuka.

Dehumanisasi dalam ruang digital juga terjadi melalui reduksi 
seseorang menjadi “konten.” Ketika manusia diperlakukan sebagai objek 
untuk mendapatkan engagement, simpati, atau sensasi, identitas moral 
mereka dikompromikan. Pola-pola ini sejalan dengan peringatan Surah 
Al-Hujurat ayat 11 yang melarang sikap merendahkan, mencela, dan 
memberikan gelar buruk kepada sesama, karena seluruh tindakan tersebut 
merupakan bentuk pengingkaran terhadap kemuliaan manusia.

Dalam tradisi Islam, tindakan merendahkan kehormatan manusia ( 
ihānatu al-insān ) dipandang sebagai perilaku tercela yang bertentangan 
dengan prinsip karāmah insāniyyah, yakni martabat manusia yang 
dimuliakan oleh Allah sebagaimana ditegaskan dalam QS. Al-Isrā’ [17]:70 
(Shihab, 2007). Karena itu, segala bentuk penghinaan, penistaan, dan 
perendahan martabat manusia diposisikan sebagai pelanggaran nilai-nilai 
Qur’ani.

Sedangkan Krisis spiritualitas adalah kondisi ketika seseorang 
mengalami keterputusan dari sumber nilai-nilai ketuhanan, sehingga 
orientasi batinnya melemah dan tidak lagi mampu memandu sikap maupun 
perilaku secara etis. Dalam perspektif etika Islam dan tasawuf, krisis 
semacam ini ditandai dengan terjadinya fasād al-qalb (kerusakan hati) yang 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 36-54 42
berujung pada hilangnya sensitivitas moral, lemahnya kendali diri, serta 
menurunnya kesadaran akan kehadiran Allah sebagai pengawas seluruh 
tindakan manusia (Al-Ghazālī, 2011). Kondisi ini tidak hanya terkait dengan 
merosotnya praktik ritual, tetapi juga menyangkut pudarnya kualitas batin 
seperti kejujuran, kesabaran, ketenangan, dan rasa tanggung jawab moral 
(amanah) (Nasr, 2002). Dalam literatur tasawuf, hati manusia dipandang 
sebagai pusat spiritualitas yang menentukan kejernihan perilaku. Ketika 
hati mengalami kegelapan akibat dominasi hawa nafsu, egoisme, dan 
kecenderungan duniawi, maka seseorang rentan jatuh pada tindakan 
impulsif dan destruktif (Turkle, 2011). Al-Ghazālī menegaskan bahwa hati 
yang rusak tidak lagi mampu membedakan antara dorongan ilahiah dan 
dorongan nafsani, sehingga keputusan moral menjadi kabur.

Krisis Spiritualitas dalam Konteks Media Sosial
Dalam ruang digital, krisis spiritualitas menampakkan diri melalui 

perilaku yang reaktif, emosional, dan tanpa pengendalian diri. Fenomena 
instant gratification yakni pencarian kepuasan seketika berupa “like”, 
komentar, dan jumlah pengikut mendorong individu untuk bertindak demi 
validasi sosial, bukan demi kebenaran atau integritas. Kebutuhan akan 
perhatian publik ini sering kali melahirkan pola komunikasi yang provokatif, 
manipulatif, dan agresif untuk mendapatkan respons. Ketika kesadaran 
akan muraqabah (merasa diawasi Allah) melemah, media sosial berubah 
menjadi ruang ekspresi emosi yang tidak terkendali.

Krisis spiritualitas juga tampak dari berkurangnya empati. Interaksi 
berbasis teks atau visual membuat pengguna lupa bahwa di balik layar 
terdapat manusia dengan martabat dan perasaan. Hal ini mempermudah 
munculnya perilaku dehumanisasi seperti penghinaan, perundungan, dan 
penilaian sepihak (Turkle, 2011). Minimnya muhāsabah (refleksi diri) dalam 
penggunaan media digital menjadikan citra virtual lebih dipentingkan 
daripada kualitas moral diri. Akibatnya, keputusan komunikasi sering 
mengikuti tren digital dan bukan prinsip etis yang bersumber dari nilai 
ketuhanan.

Aspek lain dari krisis spiritualitas digital adalah kecenderungan 
mengutamakan popularitas daripada kebenaran. Penyebaran hoaks, fitnah, 
sensasionalisasi informasi, dan ujaran provokatif sering dilakukan demi 
mendapatkan perhatian, padahal tindakan tersebut bertentangan dengan 
nilai-nilai kejujuran, kehati-hatian, dan kesalehan sosial (ṣalāḥ ijtimā‘ī) 
(Hamka, 2016).  Dalam Surah Al-Hujurāt, terutama ayat 6–12, Al-Qur’an 
menegaskan prinsip verifikasi informasi, larangan memperolok, mencela, 
berprasangka buruk, serta kewajiban menjaga etika komunikasi. Tafsiran 
Quraish Shihab menekankan bahwa rangkaian ayat tersebut merupakan 
fondasi spiritualitas komunikasi yang harus diinternalisasi dalam seluruh 
ruang sosial, termasuk media digital. Dengan demikian, krisis spiritualitas 
di media sosial menunjukkan melemahnya internalisasi nilai Qur’ani yang 
menuntut kesadaran moral tinggi dalam setiap tindakan komunikasi.



M. Rizkhan Arsyi, M. Rama Haqiqi, M. Mubinullah, Nurusshobah
Reaktualisasi Etika Qur’ani Melawan Dehumanisasi Digital43

Dehumanisasi dan Krisis Spiritualitas di Era Media Sosial
Perkembangan teknologi informasi dalam satu dekade terakhir 

telah mengubah pola interaksi manusia secara fundamental, termasuk di 
Indonesia. Media sosial menghadirkan ruang komunikasi yang cepat, masif, 
dan lintas batas, namun bersamaan dengan itu muncul praktik-praktik yang 
mencerminkan degradasi moral dan spiritual. Fenomena cyberbullying dan 
hate speech tidak hanya dipengaruhi oleh faktor anonimitas atau situasi 
emosional sesaat, tetapi juga berkaitan dengan lemahnya kematangan 
emosi dan kecerdasan moral pengguna (Pratiwi & Rohmiyati, 2023). 
Ketika moral intelligence menurun, individu lebih mudah melepaskan ujaran 
kebencian tanpa empati dan tanpa mempertimbangkan konsekuensi etis 
dari perkataannya.

Lebih jauh, penyebaran konten negatif seperti hoaks, ujaran kebencian, 
dan pelecehan di media sosial yang terus direproduksi dan ditiru secara 
massal mengarah pada penurunan kualitas akhlak kolektif, khususnya 
pada generasi muda. Hal ini terjadi melalui proses imitasi perilaku dan 
desensitisasi terhadap nilai-nilai moral yang semestinya dijunjung dalam 
interaksi sosial (Nurhayati, 2022). Kondisi ini diperparah oleh melemahnya 
empati digital; banyak pengguna media sosial melupakan bahwa di balik 
layar terdapat manusia dengan martabat dan perasaan yang patut dihormati. 
Studi mengenai empati digital menunjukkan bahwa hilangnya kesadaran 
kemanusiaan tersebut menjadi pemicu meningkatnya perundungan, 
komentar kasar, serta penghinaan tanpa rasa bersalah (Hikmah, 2024).

Dengan demikian, dehumanisasi di media sosial baik dalam bentuk 
cyberbullying, hate speech, penghinaan, maupun fitnah merupakan manifestasi 
nyata dari krisis spiritualitas: hati yang gelap (fasād al-qalb), lemahnya 
muraqabah, hilangnya kendali moral, serta pudarnya rasa tanggung jawab 
sosial terhadap sesama. Oleh karena itu, penyelesaian persoalan etika 
digital tidak dapat mengandalkan pendekatan teknis semata, seperti literasi 
digital atau moderasi konten, tetapi memerlukan pemulihan kesadaran 
spiritual dan moral sebagaimana diajarkan dalam etika Islam dan nilai-nilai 
kemanusiaan universal.

Anatomi Normatif Surah Al-Hujurat Ayat 11: Teks, Konteks, dan Larangan Etis

1.	 Teks dan Makna Ayat
Surah al-Ḥujurāt ayat 11 menempati posisi strategis dalam konstruksi 

etika sosial yang diajarkan Al-Qur’an. Ayat ini menghadirkan koreksi 
moral terhadap perilaku yang berpotensi merendahkan martabat sesama, 
sekaligus meneguhkan bahwa kehormatan manusia merupakan nilai yang 
harus dijaga dalam setiap bentuk interaksi. Melalui struktur larangan 
dan peringatan yang jelas, ayat tersebut membangun kesadaran bahwa 
komunikasi tidak hanya menyangkut aspek bahasa, tetapi juga menyentuh 
dimensi spiritual, yaitu tanggung jawab di hadapan Allah atas cara seseorang 
memperlakukan orang lain. Dengan demikian, Surah al-Ḥujurāt ayat 11 
dapat dipahami sebagai landasan normatif untuk menata relasi sosial yang 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 36-54 44
beradab, dialogis, dan berorientasi pada pemeliharaan kemuliaan manusia.

Ayat ini dibuka dengan seruan “آمَنُوا ذِينَ 
َّ
ال يُّهَا 

َ
أ  suatu panggilan ,”يَا 

yang dipahami para mufasir sebagai seruan yang menandakan adanya 
“kewajiban moral” yang lahir dari identitas keimanan seseorang. Ibn ‘Ā� syūr 
menjelaskan bahwa panggilan ini berfungsi sebagai tanbīh (peringatan) 
bahwa larangan-larangan berikut bukan sekadar aturan sosial, tetapi 
berkaitan langsung dengan kualitas keimanan itu sendiri (Ibn ‘Ā� syūr, 1984).  
Dengan demikian, etika sosial yang ditegakkan dalam ayat ini merupakan 
bagian dari pembentukan integritas spiritual. Ketika larangan-larangan 
tersebut dilanggar, maka bukan hanya hubungan sosial yang rusak, tetapi 
juga kedalaman iman dan kemurnian batin seorang Muslim ikut terkikis. 
Al-Qurṭubī� menekankan bahwa gaya bahasa ayat ini mengisyaratkan bahwa 
mengabaikan adab sosial berarti mengabaikan ḥaqq al-īmān (hakikat iman) 
(Al-Qurṭubī�, 2006).

Ayat ini kemudian mengemukakan tiga larangan pokok yang berkaitan 
dengan bentuk-bentuk dehumanisasi sosial maupun verbal. Larangan 
pertama adalah larangan untuk saling mengolok-olok ( رِيَةُ

ْ
خ  sebagaimana (السُّ

firman Allah: ٍوْم
َ
ن ق وْمٌ مِّ

َ
رْ ق

َ
ا يَسْخ

َ
 Menurut al-Ṭabarī�, al-sukhrīyah adalah tindakan . ل

merendahkan seseorang dengan ucapan atau isyarat yang membuatnya 
tampak hina di hadapan orang lain (Al-Ṭabarī�, 2001). 

Al-Qur’an memberikan alasan moral yang tajam melalui kalimat “ٰعَسَى 
نْهُمْ ونُوا خَيْرًا مِّ

ُ
ن يَك

َ
 yaitu kemungkinan bahwa orang yang diremehkan justru ,”أ

lebih tinggi derajatnya di sisi Allah. Tafsir al-Mishbāh karya Quraish Shihab 
menjelaskan bahwa kalimat ini merupakan kritik terhadap struktur sosial 
yang menilai kemuliaan berdasarkan faktor lahiriah, bukan kualitas batin 
(Shihab, 2002). Dalam konteks digital, bentuk sukhrī�yah hadir melalui 
meme merendahkan, video parodi yang mempermalukan, hingga komentar 
yang melecehkan. Riset kontemporer bahkan menunjukkan bahwa praktik 
digital mockery merupakan salah satu sumber utama dehumanisasi online 
(Nasrullah, 2020).

Larangan kedua adalah larangan mencela, yang disebut ُمْز
َّ
 ,الل

sebagaimana firman-Nya: ْم
ُ
سَك

ُ
نف

َ
أ مِزُوا 

ْ
تَل ا 

َ
 Istilah al-lamz merujuk pada وَل

penghinaan halus berupa sindiran, gestur meremehkan, atau komentar 
pedas yang tidak tampak frontal tetapi menyakitkan secara batin. 
Menariknya, penggunaan kata ْم

ُ
سَك

ُ
نف

َ
 menunjukkan (diri kalian sendiri) أ

bahwa komunitas beriman adalah satu tubuh, sehingga merendahkan orang 
lain sama halnya merusak martabat diri sendiri. Prinsip ini sejalan dengan 
hadis “al-mu’minu mir’ātu al-mu’min” (orang beriman adalah cermin bagi 
saudaranya), yang diriwayatkan oleh Abu Dawud  alam dunia digital, bentuk 
lamz sering tampak dalam subtle insults, toxic sarcasm, dan komentar pasif-
agresif. Penelitian dalam Journal of Social and Personal Relationships (2019) 
menunjukkan bahwa bentuk penghinaan terselubung memiliki dampak 
psikologis yang tidak kalah berat dibandingkan serangan langsung.

Larangan ketiga adalah pemberian label atau julukan buruk ُنَابُز
َّ
 الت

ابِ
َ
ق

ْ
ل
َ
أ

ْ
ابِ :sebagaimana ditegaskan melalui kalimat بِال

َ
ق

ْ
ل
َ
أ

ْ
بِال نَابَزُوا 

َ
ت ا 

َ
 Menurut .وَل



M. Rizkhan Arsyi, M. Rama Haqiqi, M. Mubinullah, Nurusshobah
Reaktualisasi Etika Qur’ani Melawan Dehumanisasi Digital45

Ibn Kathī�r, al-tanābuz bi al-alqāb berarti memanggil dengan gelar yang 
mengandung penghinaan, baik karena masa lalu, kekurangan fisik, maupun 
identitas sosial seseorang. Hadis Nabi juga memperingatkan bahwa seorang 
Muslim tidak boleh memanggil saudaranya dengan panggilan yang tidak ia 
sukai (HR. Muslim). Dalam konteks digital, praktik ini tampak dalam body 
shaming, hate labeling, penggunaan tagar peyoratif, hingga cyberbullying. 
Bahwa gelar peyoratif di media sosial berpengaruh kuat terhadap munculnya 
depresi dan penurunan harga diri korban.

Setelah menjelaskan tiga larangan tersebut, Al-Qur’an memberikan 
evaluasi moral melalui firman-Nya: ِإِيمَان

ْ
ال بَعْدَ  سُوقُ 

ُ
ف

ْ
ال الِاسْمُ  سَ 

ْ
 �Al-Qurṭubī .بِئ

menjelaskan bahwa ayat ini menegaskan bahwa perilaku merendahkan 
martabat manusia tergolong fusūq, yaitu penyimpangan moral yang 
bertentangan dengan tuntunan iman. Hal ini menunjukkan bahwa penghinaan 
bukan sekadar pelanggaran etika, tetapi sekaligus pelanggaran spiritual. 
Ayat ini kemudian ditutup dengan ancaman: 

َ
الِمُون ئِكَ هُمُ الظَّ

َٰ
ول

ُ
أ
َ
بْ ف

ُ
مْ يَت

َّ
 yang ,وَمَن ل

menandakan bahwa orang yang tidak bertobat dari perilaku dehumanisasi 
tergolong zalim (Ramli, 2018). Zalim dalam perspektif Al-Qur’an adalah 
tindakan menempatkan sesuatu tidak pada tempatnya, termasuk merusak 
kehormatan manusia yang seharusnya dijaga. Dalam literatur etika Islam 
kontemporer, tindakan merendahkan orang lain dipandang sebagai 
pelanggaran terhadap prinsip karāmah insāniyyah (martabat manusia) yang 
menjadi landasan utama etika sosial.

Secara keseluruhan, Surah Al-Hujurat ayat 11 memberikan prinsip 
fundamental perlindungan martabat manusia. Ketiga larangan sukhrīyah, 
lamz, dan tanābuz menjadi mekanisme al-Qur’an untuk mencegah 
dehumanisasi dalam masyarakat, baik dalam interaksi langsung maupun 
melalui ruang digital. Ayat ini memberikan kerangka etika Qur’ani yang kuat 
untuk membangun komunikasi yang beradab, menghargai keberagaman, 
serta menjaga integritas spiritual. Temuan ini sejalan dengan penelitian 
Nuning Nurhayati yang menyatakan bahwa degradasi akhlak di media sosial 
sebagian besar berakar dari hilangnya kontrol moral dan spiritual dalam 
komunikasi digital. Dengan demikian, ajaran Surah Al-Hujurat ayat 11 tetap 
relevan dan urgen sebagai pedoman menghadapi tantangan etika dan krisis 
spiritualitas di era media digital.

2.	  Asbāb al-Nuzūl
Para ulama tafsir mengemukakan beberapa riwayat yang menjelaskan 

latar turunnya Surah Al-Hujurat ayat 11. Meskipun terdapat variasi dalam 
detail periwayatannya, seluruh riwayat menunjukkan pola sosial yang serupa, 
yakni masih kuatnya kebiasaan jahiliah berupa tindakan merendahkan dan 
mengejek kelompok lain berdasarkan suku, penampilan fisik, atau status 
sosial. Al-Wāhidī meriwayatkan bahwa ayat ini turun berkenaan dengan 
sekelompok laki-laki dari Bani Tamim yang memperolok kaum Muslim 
lain karena perbedaan identitas sosial mereka (Al-Wāhidī, 1991). Riwayat 
lain yang dikemukakan Ibn Kathīr menunjukkan bahwa sebagian sahabat 
memanggil sahabat lainnya dengan gelar buruk yang merujuk pada masa 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 36-54 46
sebelum mereka memeluk Islam, sehingga memunculkan rasa malu dan 
penghinaan tersembunyi.

Variasi riwayat tersebut memperlihatkan bahwa persoalan utama 
yang hendak dikoreksi ayat ini bukan hanya pada satu insiden sejarah, tetapi 
pada pola relasi sosial yang diwarisi dari budaya pra-Islam. Kehadiran ayat 
ini menjadi instrumen moral yang menegakkan nilai egalitarianisme dalam 
masyarakat Muslim, dengan menegaskan bahwa kehormatan manusia 
tidak didasarkan pada status sosial, garis keturunan, ataupun atribut 
duniawi lainnya (Shihab, 2002). Dengan demikian, asbāb al-nuzūl ayat ini 
menunjukkan proses transformasi moral-spiritual menuju masyarakat yang 
adil, santun, dan menjunjung tinggi martabat manusia.

3.	  Pokok Pesan Etika Sosial
Surah Al-Hujurat ayat 11 mengandung prinsip-prinsip dasar etika 

sosial yang bersifat universal. Terdapat tiga pesan utama dari ayat ini yang 
relevan untuk membentuk masyarakat beradab dan berkualitas spiritual. 
Pertama, ayat ini menekankan penghormatan terhadap martabat manusia 
sebagai dimensi penting dalam interaksi sosial. Islam memandang setiap 
manusia sebagai makhluk yang memiliki karāmah insāniyyah yang tidak 
boleh dilanggar melalui ejekan, penghinaan, atau pemanggilan dengan 
gelar buruk. Penghormatan martabat manusia merupakan fondasi etis 
untuk mencegah kekerasan verbal maupun simbolik. Kedua, ayat ini 
menggarisbawahi kesetaraan spiritual antarmanusia. Ungkapan bahwa 
seseorang yang direndahkan “bisa jadi lebih baik di sisi Allah” menegaskan 
bahwa ukuran kemuliaan sejati bukan terletak pada status sosial atau 
identitas komunal, melainkan ketakwaan (Al-Farmawī, 1997). Dengan 
demikian, ayat ini membongkar persepsi superioritas yang menjadi akar 
munculnya tindakan merendahkan orang lain.

Ketiga, ayat ini menegaskan pentingnya adab komunikasi sebagai 
sarana menjaga kohesi sosial. Larangan al-sukhrīyah (mengolok-olok), al-
lamz (mengejek atau merendahkan), dan al-tanābuz bi al-alqāb (memanggil 
dengan gelar buruk) menunjukkan bahwa kata-kata memiliki dampak 
sosial dan emosional yang besar. Ucapan yang tidak terkendali dapat 
memicu konflik, merusak persaudaraan, dan menurunkan kualitas spiritual 
seseorang. Karena itu, pengendalian diri dalam berkomunikasi merupakan 
bagian dari kesadaran spiritual dan etika sosial yang ditekankan oleh Al-
Qur’an.

Rekonstruksi Adab Komunikasi dalam Perspektif Tafsir Al-Mishbah
Quraish Shihab (lahir 1944 di Rappang, Sulawesi Selatan) merupakan 

salah satu ulama dan mufasir Indonesia kontemporer yang produktif dan 
berpengaruh. Ia menempuh pendidikan sarjana, magister, dan doktoral di 
Universitas al-Azhar, Kairo, dalam bidang Tafsir dan Ulumul Qur’an, serta 
dikenal sebagai sarjana Muslim yang menggabungkan pendekatan linguistik, 
sosial, dan moral dalam menafsirkan Al-Qur’an (Shihab, 2002). Sebagai 
akademisi, ia pernah menjabat Rektor IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta dan 



M. Rizkhan Arsyi, M. Rama Haqiqi, M. Mubinullah, Nurusshobah
Reaktualisasi Etika Qur’ani Melawan Dehumanisasi Digital47

Menteri Agama RI. Karya-karyanya banyak berfokus pada isu-isu keislaman 
modern, etika sosial, dan dialog antaragama.

Tafsir al-Mishbah, karya 15 jilid, merupakan kontribusi monumental 
Shihab dalam dunia tafsir Nusantara. Ia menggambarkan metodologi 
tafsirnya sebagai “tafsir tematik dalam bingkai tartīb mushafī”, yakni 
mengalir mengikuti urutan mushaf tetapi dengan penekanan pada 
relevansi tematik dan etika sosial dalam konteks kekinian (Shihab, 2002). 
Tafsir ini mengutamakan pendekatan kontekstual (ma‘nawī), menonjolkan 
analisis bahasa Arab klasik, dan memadukannya dengan fenomena sosial 
masyarakat modern. Karena itu, penafsiran Shihab atas Surah al-Hujurāt 
sering dijadikan rujukan utama dalam kajian etika sosial Al-Qur’an. Surah 
Al-Hujurat ayat 11 tersebut berbunyi:

ا
َ
وَل نْهُمْ  مِّ خَيْرًا  وْنُوْا 

ُ
يَّك  

ْ
ن

َ
ا ى  وْمٍ عَسٰٓ

َ
ق نْ  مِّ وْمٌ 

َ
ق رْ 

َ
يَسْخ ا 

َ
ل مَنُوْا 

ٰ
ا ذِيْنَ 

َّ
ال يُّهَا 

َ
 يٰٓا

نَابَزُوْا
َ
ت ا 

َ
وَل مْ 

ُ
سَك

ُ
نْف

َ
ا ا  مِزُوْٓ

ْ
تَل ا 

َ
وَل  ۚ نْهُنَّ مِّ خَيْرًا  نَّ 

ُ
يَّك  

ْ
ن

َ
ا ى  عَسٰٓ سَاۤءٍ 

ّ
نِ نْ  مِّ  نِسَاۤءٌ 

هُمُ ٰۤىِٕكَ  ول
ُ
ا
َ
ف بْ 

ُ
يَت مْ 

َّ
ل وَمَنْ  اِيْمَانِۚ 

ْ
ال بَعْدَ  سُوْقُ 

ُ
ف

ْ
ال الِاسْمُ  سَ 

ْ
بِئ ابِۗ 

َ
ق

ْ
ل
َ
ا

ْ
 بِال

۝١ ١  
َ

لِمُوْن الظّٰ

Artinya: Wahai orang-orang yang beriman, janganlah suatu kaum 
mengolok-olok kaum yang lain (karena) boleh jadi mereka (yang 
diolok-olokkan itu) lebih baik daripada mereka (yang mengolok-olok) 
dan jangan pula perempuan-perempuan (mengolok-olok) perempuan 
lain (karena) boleh jadi perempuan (yang diolok-olok itu) lebih baik 
daripada perempuan (yang mengolok-olok). Janganlah kamu saling 
mencela dan saling memanggil dengan julukan yang buruk. Seburuk-
buruk panggilan adalah (panggilan) fasik setelah beriman. Siapa yang 
tidak bertobat, mereka itulah orang-orang zalim (Q.S. Al-Hujurat, 11).

1.	 Larangan Merendahkan dan Mengejek
Quraish Shihab menegaskan bahwa larangan merendahkan yas’khar  

رْ )
َ

 dalam Surah al-Ḥujurāt ayat 11 merupakan pilar utama etika sosial (يَسْخ
Al-Qur’an. Ia menjelaskan bahwa ayat ini tidak hanya mengatur perilaku 
interpersonal secara sederhana, tetapi berfungsi sebagai koreksi teologis 
terhadap budaya jahiliah yang menganggap superioritas sosial sebagai alat 
legitimasi untuk merendahkan orang lain. Ia menguraikan bahwa dalam 
struktur sosial pra-Islam, penghinaan terhadap kelompok lain dipraktikkan 
secara terbuka sebagai strategi mempertahankan hierarki, memperkuat 
kehormatan suku, atau menunjukkan dominasi politik dan ekonomi. Melalui 
ayat ini, al-Qur’an mendekonstruksi paradigma tersebut dengan mengganti 
standar kemuliaan dari faktor duniawi menuju dimensi ketakwaan dan 
integritas moral (Watt, 1953).

Menurut Shihab, tindakan merendahkan orang lain bersumber dari 
kesombongan moral takabbur akhlāqī (ّاقِي

َ
خْل

َ
ر أ بُّ

َ
 sebuah penyakit hati yang ,(تَك

membuat seseorang merasa lebih berharga bukan karena kualitas spiritual, 
tetapi karena ilusi akan keunggulan sosial atau material. Ia menekankan 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 36-54 48
bahwa manusia tidak pernah mengetahui hakikat derajat ruhani orang 
lain di sisi Allah. Karena itu, ketika seseorang mengejek atau meremehkan 
sesamanya, ia sesungguhnya sedang memperlihatkan kehinaan moralnya 
sendiri. Sikap ini bukan hanya menyalahi etika sosial Islam, tetapi juga 
merusak proses penyucian jiwa (tazkiyah) yang menjadi tujuan utama 
ajaran Qur’ani (Shihab, 1996).

Dalam konteks kehidupan digital, Shihab melihat bahwa larangan ini 
menjadi semakin relevan. Fenomena sukhrīyah (ة رِيَّ

ْ
 baik dalam bentuk (سُخ

cyberbullying, body shaming, meme penghinaan, komentar sarkastik, 
hingga ujaran kebencian muncul karena hilangnya kesadaran spiritual 
yang seharusnya membimbing perilaku manusia. Dunia maya menyediakan 
ruang anonim dan bebas konsekuensi, yang sering kali membuat seseorang 
merasa tidak diawasi, sehingga dengan mudah melanggar adab komunikasi. 
Shihab menegaskan bahwa hilangnya kendali diri ini merupakan tanda 
nyata degradasi spiritual; seseorang yang merefleksikan kehadiran Allah 
dalam setiap ucapannya tidak akan bersedia menyakiti jiwa orang lain atau 
mempermalukan sesama manusia.

2.	 Makna al-Sukhrīyah, al-Lamz, dan al-Tanābuz bi al-Alqāb

Al-Sukhrīyah (ُة رِيَّ
ْ

خ (السُّ
Shihab menjelaskan bahwa al-sukhrīyah merupakan tindakan 

merendahkan orang lain dengan cara memperolok, mempermalukan, atau 
mengejek untuk menurunkan martabatnya. Ia memerinci bahwa sukhrīyah 
tidak hanya terjadi melalui ucapan verbal, tetapi juga dalam bentuk non-
verbal, seperti gestur mengejek, ekspresi merendahkan, penyebaran 
foto atau video penghinaan, dan tindakan digital lain yang bertujuan 
mempermalukan seseorang di hadapan publik. Dalam dunia media sosial, 
bentuk-bentuk sukhrīyah yang paling dominan misalnya membuat meme 
penghinaan, konten satir yang melecehkan, video editan manipulatif, atau 
komentar publik yang mengekspos kekurangan fisik seseorang. Bagi Shihab, 
bentuk-bentuk penghinaan ini bukan hanya menyakiti individu, tetapi 
juga merusak ikatan sosial dan menyulut budaya komunikasi yang penuh 
permusuhan.

Al-Lamz (ُمْز
َّ
(الل

Al-lamz diartikan Shihab sebagai tindakan mencela secara terselubung 
mengandung unsur sindiran, insinuasi, atau gestur samar yang melukai 
harga diri seseorang. Menurutnya, lamz sering kali lebih berbahaya daripada 
sukhrīyah karena penyampaiannya halus dan dibungkus humor atau 
candaan, sehingga masyarakat sering menormalisasikannya (Shihab, 2002) . Di 
media sosial, lamz muncul dalam bentuk komentar sinis yang merendahkan 
kemampuan seseorang, dark jokes yang menyudutkan identitas tertentu, 
atau konten sindiran yang disampaikan dengan nada meremehkan. Menurut 
Shihab, lamz lahir dari penyakit hati seperti iri, dengki, atau kegagalan 
mengakui kelebihan orang lain. Oleh karena itu, larangan lamz bukan hanya 
perintah etika sosial, tetapi bagian dari proses pembersihan hati (tazkiyah 



M. Rizkhan Arsyi, M. Rama Haqiqi, M. Mubinullah, Nurusshobah
Reaktualisasi Etika Qur’ani Melawan Dehumanisasi Digital49

al-nafs) yang bertujuan menumbuhkan kerendahan hati dan pengendalian 
diri.

Al-Tanābuz bi al-Alqāb (ِاب
َ
ق

ْ
ل
َ
أ

ْ
نَابُزُ بِال

َّ
(الت

Al-tanābuz bi al-alqāb dipahami Shihab sebagai tindakan memberikan 
julukan, label, atau gelar yang tidak disukai seseorang, baik untuk tujuan 
mempermalukan, mendiskreditkan, maupun menyematkan identitas 
yang merendahkan. Ia menyatakan bahwa praktik tanābuz merampas 
hak seseorang atas identitas dirinya dan memaksanya menerima stigma 
sosial yang melekat dalam julukan tersebut (Shihab, 2002). Di media sosial, 
praktik ini tampak dalam bentuk character assassination, pelabelan yang 
merendahkan (misalnya “cebong”, “kampret”, “bodoh”, “failed human”), 
hingga pembuatan sebutan viral yang mengarah pada penghinaan kolektif. 
Shihab menyebut bahwa tanābuz merupakan bentuk dehumanisasi karena 
menurunkan seseorang menjadi sekadar “label”, bukan individu dengan 
martabat dan perasaan. Dalam konteks sosiologis, pemberian label negatif 
berpotensi melahirkan segregasi sosial dan konflik antarkelompok.

3.	 Pesan Spiritualitas dan Kemuliaan Manusia
Shihab menegaskan bahwa pesan utama Surah al-Ḥujurāt ayat 11 

adalah penegasan konsep karāmah insāniyyah (إنسانية  kemuliaan (كرامة 
manusia yang dianugerahkan Allah tanpa diskriminasi etnis, suku, gender, 
maupun status sosial. Dalam pandangannya, larangan mengejek, mencela, 
dan memberi julukan buruk bukan sekadar aturan etika sosial, tetapi 
ekspresi dari prinsip teologis bahwa setiap manusia memiliki nilai sakral 
yang harus dijaga. Menghina sesama berarti meremehkan ciptaan Allah, 
dan secara tidak langsung menunjukkan kurangnya penghayatan spiritual 
(Saeed, 2014).

Selain itu, Shihab menekankan bahwa kesalehan spiritual tidak hanya 
tampak dalam ibadah ritual, tetapi tercermin dalam ucapan, bahasa tubuh, 
dan cara seseorang memperlakukan orang lain. Lisan adalah cermin hati; 
seseorang yang lisannya kotor tidak sedang mengalami kerusakan pada 
tutur katanya semata, tetapi juga pada struktur batin dan kesadarannya 
(Shihab, 2011).  Ia menegaskan bahwa perilaku verbal yang menyakiti orang 
lain baik secara langsung maupun melalui media digital mengindikasikan 
keretakan spiritual yang harus segera diperbaiki melalui introspeksi, 
empati, dan penguatan kesadaran iman.

Dalam konteks media sosial, kehilangan kesadaran spiritual ini 
membuat manusia melihat sesamanya bukan sebagai subjek bermartabat, 
tetapi sebagai objek konsumsi hiburan, bahan konten, atau target 
pelampiasan emosi. Bahwa setiap ucapan adalah amanah moral, dan 
setiap interaksi digital harus dipandu oleh prinsip taqwā, empati, dan 
penghormatan terhadap martabat ilahiah manusia (Said, 2022) Tanpa 
fondasi spiritual ini, dunia digital berubah menjadi ruang kekerasan verbal 
yang mengikis nilai-nilai kemanusiaan.

Penafsiran Quraish Shihab terhadap Surah al-Ḥujurāt ayat 11 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 36-54 50
menunjukkan bahwa Al-Qur’an menata relasi sosial dan moral melalui dua 
pesan utama: pertama, larangan tegas terhadap tindakan merendahkan, 
mengejek, mencela, dan pemberian julukan peyoratif sebagai bentuk 
penjagaan terhadap karāmah insāniyyah; kedua, penegasan dimensi spiritual 
bahwa kualitas ucapan merupakan cerminan kebersihan batin dan 
kedewasaan iman seseorang. Shihab menegaskan bahwa ayat ini tidak hanya 
mengatur etika interpersonal, tetapi juga berfungsi sebagai mekanisme 
pencegahan terhadap berbagai bentuk dehumanisasi yang merusak kohesi 
sosial. Dalam konteks media sosial yang sarat kekerasan simbolik, agresi 
verbal, dan budaya saling merendahkan, penafsiran Shihab menghadirkan 
landasan normatif yang sangat relevan bagi pengembangan etika digital 
yang berorientasi pada kemanusiaan, empati, serta kesadaran spiritual 
yang menuntun perilaku bermedia secara lebih beradab.

Dalam konteks media sosial, ayat ini dapat diinterpretasikan sebagai 
larangan untuk menggunakan media sosial sebagai sarana untuk mengolok-
olok, merendahkan, atau mencari-cari kesalahan orang lain. Media sosial 
dapat menjadi sarana untuk meningkatkan spiritualitas dan keimanan 
jika digunakan dengan bijak, namun dapat juga menjadi sarana untuk 
dehumanisasi dan krisis spiritualitas jika digunakan dengan tidak bijak ( 
Kurtz, 2015).

Kontekstualisasi Etika Al-Qur’an dalam Memitigasi Dehumanisasi di Ruang Siber
Ayat-ayat Surah al-Ḥujurāt, khususnya ayat 11–12, memuat prinsip 

etika sosial dan spiritual yang relevansinya melampaui batas ruang dan 
waktu. Dalam perspektif hermeneutik, teks Qur’ani tidak dipahami sebagai 
pesan statis, melainkan sebagai nilai moral yang terus berdialog dengan 
konteks sosial yang berkembang. Penafsiran Quraish Shihab dalam Tafsir al-
Mishbah menegaskan bahwa larangan mengejek (sukhriyah), mencela (lamz), 
memberi julukan buruk (tanābuz bi al-alqāb), serta prasangka, tajassus, dan 
gibah bukan hanya ditujukan pada masyarakat Arab masa pewahyuan, tetapi 
menjadi pedoman etis universal bagi seluruh bentuk interaksi manusia. 
Ketika horizon teks tersebut dipertemukan dengan horizon media sosial 
ruang komunikasi yang cepat, terbuka, dan sering kali minim kontrol moral 
maka pesan Surah al-Ḥujurāt tampil semakin aktual. Berbagai kajian etika 
digital menunjukkan bahwa media sosial dapat menjadi sarana penyebaran 
kemanusiaan dan spiritualitas, tetapi pada saat yang sama berpotensi 
melahirkan dehumanisasi, konflik simbolik, dan degradasi moral ketika 
kehilangan orientasi etik (Piliang, 2018).

Untuk memperjelas hubungan analitis antara teks Qur’ani dan 
realitas digital, konsep-konsep etika tersebut dapat dipetakan secara 
sistematis. Sukhriyah beririsan dengan praktik cyberbullying, body shaming, 
dan budaya mempermalukan secara publik; tanābuz bi al-alqāb tampak 
dalam praktik labeling dan stereotyping melalui komentar dan meme; tajassus 
berkaitan dengan doxing dan pengungkapan data pribadi; sementara gibah 
beresonansi dengan gosip digital, penyebaran rumor, dan hoaks. Pemetaan 
ini menunjukkan bahwa Surah al-Ḥujurāt ayat 11–12 tidak hanya mengatur 



M. Rizkhan Arsyi, M. Rama Haqiqi, M. Mubinullah, Nurusshobah
Reaktualisasi Etika Qur’ani Melawan Dehumanisasi Digital51

etika interpersonal, tetapi juga menyediakan kerangka kritik terhadap 
bentuk-bentuk kekerasan simbolik yang bekerja melalui algoritma, budaya 
viral, dan logika konsumsi informasi di media sosial.

Fenomena di Indonesia mengonfirmasi relevansi tersebut. Kasus body 
shaming terhadap atlet voli Megawati Hangestri memperlihatkan bagaimana 
sukhriyah dan tanābuz bi al-alqāb dinormalisasi dalam ruang komentar publik. 
Demikian pula, beredarnya video manipulatif yang menampilkan Menteri 
Keuangan RI, Sri Mulyani, seolah-olah menyebut “guru adalah beban negara” 
menampakkan bagaimana gibah, fitnah, doxing, dan hoaks dapat memicu 
dehumanisasi dalam skala luas (Kominfo RI, 2024). Kasus-kasus ini tidak 
sekadar contoh empiris, tetapi berfungsi sebagai alat baca untuk melihat 
bagaimana nilai Qur’ani dilanggar dan bagaimana pelanggaran tersebut 
berdampak pada martabat manusia.

Penelitian ini menunjukkan bahwa penafsiran Quraish Shihab terhadap 
Surah al-Ḥujurāt ayat 11–12 dapat dijadikan kerangka etika untuk memahami 
sekaligus merespons dehumanisasi digital dalam bentuk cyberbullying, body 
shaming, hate speech, maupun doxing. Menurut Shihab, tindakan mengolok-
olok dan mencari-cari kesalahan orang lain bertentangan dengan prinsip 
karāmah insāniyyah, yakni martabat manusia yang dimuliakan Allah (Tempo, 
2023). Praktik tersebut bukan hanya merusak relasi sosial, melainkan juga 
merefleksikan krisis spiritualitas yaitu melemahnya kesadaran transenden 
dalam diri pelaku (Shihab, 2002). Karena itu, penggunaan media sosial 
yang santun, empatik, dan berorientasi pada kebaikan merupakan tuntutan 
moral yang berakar pada etika Qur’ani.

Dari sisi konseptual, penelitian ini menawarkan kerangka etika 
Qur’ani berbasis hermeneutik untuk membaca dinamika komunikasi 
digital melalui tiga dimensi: (1) dimensi martabat, yang menempatkan 
perlindungan karāmah insāniyyah sebagai dasar etika; (2) dimensi relasional, 
yang menuntut pengendalian ujaran destruktif agar tidak melahirkan 
dehumanisasi; dan (3) dimensi spiritual, yang menumbuhkan kesadaran 
akuntabilitas di hadapan Tuhan. Di sinilah kontribusi teoretis penelitian 
ini: menghadirkan kategori analitis yang menghubungkan ayat-ayat Surah 
al-Ḥujurāt dengan fenomena kekerasan simbolik dalam budaya digital.

Secara praktis, temuan ini memberi implikasi bagi dunia pendidikan, 
kebijakan, dan budaya masyarakat. Dalam pendidikan, integrasi antara 
pelajaran agama, akhlak, dan literasi digital diharapkan melahirkan 
kesadaran etis dalam penggunaan media sosial. Pendidikan tidak cukup 
menekankan aspek teknis, tetapi harus menanamkan penghormatan 
terhadap martabat manusia serta larangan mencela (Bagir, 2020). Pada 
level sosial dan kebijakan publik, kampanye literasi digital, pembinaan 
komunitas daring, dan penguatan regulasi platform diperlukan untuk 
menekan agresi verbal dan praktik dehumanisasi (Kholifah, 2021; 
Setiawan, 2021). Penguatan modal sosial yang berakar pada nilai Qur’ani 
saling menghormati, berprasangka baik, dan menjaga kehormatan sesame 
menjadi fondasi bagi terbentuknya budaya digital yang beradab.



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 36-54 52
Pada akhirnya, penelitian ini membuka ruang bagi kajian lanjutan 

mengenai bagaimana nilai-nilai Qur’ani berinteraksi dengan dinamika 
komunikasi digital yang terus berubah. Diperlukan penelitian lebih 
mendalam tentang mekanisme internalisasi spiritualitas, etika interaksi, dan 
penghormatan martabat manusia dalam praktik media sosial kontemporer. 
Dengan demikian, Surah al-Ḥujurāt tidak hanya dipahami sebagai teks 
normatif, tetapi juga sebagai pedoman aplikatif dalam merancang ekosistem 
digital yang etis, humanis, dan selaras dengan prinsip moral Islam.

Kesimpulan
Penelitian ini menyimpulkan bahwa fenomena dehumanisasi dan krisis 
spiritualitas di media sosial berakar pada pengabaian terhadap nilai 
kemuliaan manusia (karāmah insāniyyah) dan melemahnya kendali moral 
transendental. Melalui analisis terhadap Surah al-Ḥujurāt ayat 11 dalam 
Tafsir al-Mishbāh, ditemukan bahwa Al-Qur’an mentransformasi larangan 
verbal—seperti mengejek, mencela, dan memberi julukan buruk—menjadi 
mekanisme perlindungan martabat manusia yang integral dengan integritas 
iman. Penafsiran Quraish Shihab menegaskan bahwa etika komunikasi digital 
bukan sekadar persoalan teknis literasi, melainkan manifestasi dari kualitas 
spiritual dan kedewasaan batin seseorang. Dengan demikian, penghormatan 
terhadap sesama di ruang siber diposisikan sebagai standar kesalehan sosial 
yang menguji konsistensi keimanan di era digital. Meskipun penelitian ini 
memberikan kerangka etis yang kuat, terdapat keterbatasan pada lingkup 
metodologi yang berfokus pada analisis tekstual dan pemikiran tokoh 
tunggal. Kedalaman analisis teoretis ini belum didukung oleh data empiris 
mengenai pola internalisasi nilai-nilai tersebut di kalangan pengguna 
media sosial secara luas. Oleh karena itu, penelitian selanjutnya perlu 
mengeksplorasi dialog antar-tafsir yang lebih beragam serta menerapkan 
metode etnografi digital atau survei perilaku untuk mengukur efektivitas 
nilai-nilai Qur’ani dalam mereduksi agresi verbal di ruang publik virtual. 
Pengembangan studi ini diharapkan dapat berkontribusi pada perumusan 
kebijakan etika digital yang berbasis pada nilai kemanusiaan universal dan 
spiritualitas Islam.

Daftar Pustaka
Ahmad, M. (2020). Analisis tafsir Quraish Shihab tentang Al-Qur’an Surah 

Al-Hujurat ayat 11 dan 12. Jurnal Studi Al-Qur’an, 16(1), 1–15.
Al-Dhahabi, M. H. (2000). Al-tafsīr wa al-mufassirūn (Vol. 1). Cairo, Egypt: 

Maktabah Wahbah.
Al-Farmawī, A. H. (1997). Al-bidāyah fī al-tafsīr al-mawḍū‘ī. Cairo, Egypt: 

Al-Hadārah.
Al-Ghazālī, A. H. (n.d.). Iḥyā’ ‘ulūm al-dīn (Vol. 3). Beirut, Lebanon: Dār al-

Ma‘rifah.
Al-Ghazālī, A. H. (2011). Iḥyā’ ‘ulūm al-dīn (Vol. 3). Beirut, Lebanon: Dār al-

Kutub al-‘Ilmiyyah.



M. Rizkhan Arsyi, M. Rama Haqiqi, M. Mubinullah, Nurusshobah
Reaktualisasi Etika Qur’ani Melawan Dehumanisasi Digital53

Al-Qurṭubī. (2006). Al-jāmi‘ li aḥkām al-Qur’ān (Vol. 16). Beirut, Lebanon: 
Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Al-Rāzī, F. al-D. (n.d.). Al-tafsīr al-kabīr (Vol. 30). Beirut, Lebanon: Dār al-
Fikr.

Al-Ṭabarī. (2001). Jāmi‘ al-bayān fī ta’wīl al-Qur’ān (Vol. 22). Cairo, Egypt: 
Dār Hijr.

Al-Wāhidī. (1991). Asbāb al-nuzūl. Beirut, Lebanon: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Bagir, Z. A. (2020). Spiritual crisis in the digital age. Journal of Islamic Ethics, 
5(2), 87–90.

Departemen Agama RI. (2019). Al-Qur’an dan terjemahannya. Jakarta, 
Indonesia: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an.

Fatimah, S. (2019). Penggunaan media sosial dan dehumanisasi. Jurnal 
Komunikasi dan Media, 13(2), 1–10.

Hamka. (2016). Tasawuf modern. Jakarta, Indonesia: Republika.
Hikmah, N. (2024). Empati digital sebagai fondasi etika bermedia. Jurnal 

Paedagogy P4I, 4(2).
Ibn ‘Āsyūr. (1984). Al-taḥrīr wa al-tanwīr (Vol. 26). Tunis, Tunisia: Dār 

Sahnūn.
Kholifah, S. (2021). Internalisasi nilai-nilai Qur’ani dalam pendidikan 

akhlak untuk meningkatkan literasi digital peserta didik (Unpublished 
master’s thesis). UIN Sunan Ampel, Surabaya, Indonesia.

Kominfo RI. (2024). Siaran pers Nomor 02/HM/KOMINFO/01/2024 tentang 
penanganan hoaks. Jakarta, Indonesia: Kementerian Komunikasi dan 
Informatika.

Krippendorff, K. (2013). Content analysis: An introduction to its methodology 
(3rd ed.). Los Angeles, CA: Sage Publications.

Kurtz, L. (2015). Media dan spiritualitas. Yogyakarta, Indonesia: Kanisius.
Nasr, S. H. (2002). Islam and the plight of modern man. Chicago, IL: ABC 

International.
Nasrullah, R. (2020). Media sosial: Perspektif komunikasi, budaya, dan 

sosioteknologi. Jakarta, Indonesia: Prenadamedia.
Nurhayati, N. (2022). Media sosial dan degradasi akhlak. JIC Nusantara, 

3(1).
Piliang, Y. A. (2018). Trans-politik: Media, budaya, dan dehumanisasi. 

Yogyakarta, Indonesia: Jalasutra.
Pratiwi, F., & Rohmiyati, Y. (2023). Ujaran kebencian di media sosial. 

Discourse: Jurnal Ilmu Komunikasi, 6(2), 205–218.
Ramli. (2018). Etika dan moral dalam perspektif Islam. Jakarta, Indonesia: 

Rajawali Pers.
Rizki, M. (2018). Penafsiran Quraish Shihab tentang Al-Qur’an Surah Al-

Hujurat ayat 11 dan 12. Jurnal Tafsir dan Ilmu Al-Qur’an, 12(1), 1–12.
Said, E. (2022). Media, politik, dan kekuasaan. Jakarta, Indonesia: Yayasan 

Pustaka Obor Indonesia.



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 36-54 54
Shihab, M. Q. (2002). Tafsir al-Mishbah (Vol. 12). Jakarta, Indonesia: Lentera 

Hati.
Shihab, M. Q. (2005). Tafsir al-Mishbah: Pesan, kesan, dan keserasian Al-

Qur’an (Vol. 12). Jakarta, Indonesia: Lentera Hati.
Shihab, M. Q. (2007). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir maudhu‘i atas pelbagai 

persoalan umat. Bandung, Indonesia: Mizan.
Smith, D. L. (2011). Less than human: Why we demean, enslave, and 

exterminate others. New York, NY: St. Martin’s Press.
Tempo.co. (2023, July 17). Megawati Hangestri jadi korban body shaming di 

media sosial. Tempo.co.
Turkle, S. (2011). Alone together. New York, NY: Basic Books.
Watt, W. M. (1953). Muhammad at Mecca. Oxford, England: Clarendon Press.
Wright, J. T., & Player, L. D. (2018). Dehumanization in social context. 

Cambridge, England: Cambridge University Press.


